
 

 ספר
 

 שמן ששון
 

 דרושים נפלאים ויקרים על התורה מהרב בעל מגן אברהם

 

 ]נוסח הוצאה הקודמת, פאדגורזע תרס"א לפ"ק[

 

 

ועתה לאחר מאה שנה נדפס מחדש על פי שני 

הדפוסים הראשונים עם תיקונים מראי מקומות 

 הערות ומפתחות כמבואר באורך בהקדמה
 

* * * 

 ליקוטי זית רענן
 זית רענןמספר  םליקוטי

 

על הילקוט לרבינו המגן אברהם, הנדפס בספר בפני עצמו, עם 

לשון הילקוט, וכן מספר מגן אברהם על כל פרשיות התורה, 

 ותר מתשעים,במהדורא תנינא י וכעת יותר משמונים דיבורים,

 , ונספחעם מראי מקומות הערות
 

 תשס"א לפ"ק 

 

 הוצאה חדשה עם תיקונים והוספות תשפ"ה 



 

 

 

 

 

 

 

(c)   

 כל הזכויות שמורות
 

 

 

 

 יעקב ירוחם וורעשנער

 6שד. רמב"ן 

 בני ברק 

03/5703242 

wreshner@neto.net.il 

 

 

 

 נדפס בארץ ישראל

 

 

 

 

 

 



 

 

 
 הסכמות ]מקוצרים[ להוצאה ראשונה דעסויא בשנת תס"ד

 

 דברי חכמים בנח"ש נשמעים. להמדפיסים בלי רשות יהי ראש הבכאי"ם.

 

 הסכמת הרב ה"ה

 יצ"ו.שמעי' אב"ד ור"מ דק"ק ברלין  ו"רמה 

 

אברהם הוא אברהם הי' יהי' אב המון לחכמים. אור תורתו זורח כאור 

שבעת הימים. הפיץ מעיינותיו והעמיד תלמידים חשובים מהוגנים. מהן 

מלכי רבנן ומרבעותי' דאריוות' ניכר שהוא ראש לתלמידי חכמים. ועליו 

המפו'  חממחברי שני מגינים הוא המנויעידו שני עדים נאמנים שהוא אחד 

מקאליש במהר"ר חיים. שטרח ויגע והעלה חיבורו אברהם אבלי מהר"ר 

בכמה שנים מה שלא העלה כמה רבני ארץ יושבי תחכמונים. הוא החיבור 

האחד על א"ח. והראה בקיאתו ושכלו הזך שהעמיד כל דין על מכונו. 

יבר פי' על הילקוט נקרא בשם וחידודו קודם לליבונו. ועוד הוסיף נופך וח

בקושיות תירוצים וטעמים עריבים לשומעיהן. אשרי שזוכה  זית רענן

לקנות בכספיהן. וגדולים צדיקים במיתתן יותר מבחייהון, שלא זכה בחייו 

להביא ספרים אלו לבית הדפוס. עד שקמו אחריו שני נדיבי עם אלקי 

ככוכבים. ה"ה האלוף אברהם. והזילו כספם וזהבם. מכת מצדיקי הרבים 

 ]וכו'[

 כ"ד היום יום א' בר"ח טבת חנוכה תס"ד לפ"ק.

 שמעי' בלא"א הר"ר אברהם יששכר בער זצלה"ה

 חונה ק"ק ברלין והמדינה יצ"ו.

 

 

 

 



 

 

 

 הסכמת הרב ה"ה

 אב"ד ור"מ  ארי' יהודא ליב מוהר"ר 

 דק"ק גלוגא רבתי.

 

ת בלב ים מנהיג כבר יצא בעולם טבעו ומניטין הוא התופס משוט באניו

הספינה וקברניטין חכו כיין הטוב וקונדיטין בחיבורו מגן אברהם אשר איזן 

אברהם המפורסם הגאון מוהר"ר  חהמנו עניוותיקן בעל המחבר אי חסיד אי 

ז"ל מקאליש שם הראה חריפתו ובקיאתו חילא לאורייתא תקיפי רמי  אבלי

בשמו הטוב מסייפא  דיקלא וזקפה לקבל אלף חרב שולף וסייפא. המפורסם

לסייפא. ועתה התעוררו התנדבו נדיבי עמינו וכו' לזכות את הרבים להביא 

על ספר ילקוט השמעוני זית רענן אל הדפוס את החיבור של המחבר הנ"ל 

אשר שם עיונו ורעיונו. נוראות הפלא כאשר ראיתי מגילה עפה בקונטרס 

הנ"ל פריו למאכל  מיוחד דברים נחמדים משיבים נפש פרי מגדים. חבורו

עלהו לתרופה. מנופה בי"ג יפה מכל טעות ושגיאות וקמשונים אשר הי' 

בילקוט הראשונים אמרתי ברוך המקום שחלק מחכמתו ליריאיו לברך 

עליהם ברכת הטוב והמטים לאחריני ועצמה ירבה לאין אונים להנהו קנינים 

הלום הנ"ל אשר הזילו כספם וזהבם להוציא לאורה דברים שהי' עד 

מופלאים ומכוסים את דבר הקשה תורה החדשה וחביבה כיון דאתי' 

ודין רפש דמתגלי' לי' לבוצינא קדשא ]וכו'[ אני אני  שמן ששוןממדרש. 

המדבר לכבוד התורה יום הששי כ"ט כסליו לסדר הנמצא כזה איש אשר 

 לפ"ק. ]תסד[ חוזתו ישובו אל איש יובל הזאת ארוח אלהים בו. בשנת 

 

 בא"א מוהר"ר משה זצ"ל רי' יהודא ליבאנאום 

 ע.לע"חונה בק"ק בלוגא רבתי חותם פה ק"ק ברלין 

 

 



 

 הסכמת מרי' דאתרי' הרב ה"ה

 אב"ד וואולף בעל המחבר עיר בנימין מוהר"ר

 ור"מ פה קהלתינו ק"ק דעסויא ואגפי'. 

מודעת זאת בכל הארץ כי במתאי שמאי. ובמילתא כי האי המקום מכבד את 

ת חתים אריש מגילתא אך כי זחלתי ואירא לצאת מגבולי לבא האדם להיו

על הספר להיות רא"ש שר המסכי"ם כי אין עדות הקט"ן מועלת לומר זה 

כתב ידו של רב"י שמועה זו נאה כי נימא מסייעא להאי תנא וכי עד השתא 

לא ידעינן דשפיר קאמר מר והא תנא לן ריש"א והוקבע ראש לכל הברכות 

אשר חיבר גאונינו האי פסקא דילן המפורסם בישראל אור במג"ן אברה"ם 

ז"ל אשר בודאי כל הלמד מתוך הספר לא במהרה  אברהםהגולה מוהר"ר 

משכח זכרונו לרצון לפני התמי"ד אף בשבתות וימים טובים נהיר עיינין 

בחיבורו הגדול. וכלום חסר מן הספר. ואף אם יאמרו כי צריכים אנו לדברי 

אברהם בכל סיפא כאן וזיינין כאן. ואנחנו צריכים לכבודו  אגדה ה' בירך את

ואין אני כתלמיד ורבי צריך לו. אף נקיטנא בשיפולי דגלימא דרבנן אשר 

קדמוני אמרתי לחוות דעתי גם אני. וביותר צריך לזרז במקום שיש חסרון 

כיס ולהחזיק טובה לגומלי חסדים הלא המה ]וכו'[ כי חמדה גנוזה ומרגליות 

שהיתה בצוארו של אברהם אבינו הגאון ה"ל הית' שפיני טמוני כ"ל  טובה

ולא זכינו לאורו אור חדש על ציון המצויינים בהלכה כי בא השמש אתא 

שמשא ושקעה שלא בעונתה בעו"ה. עד כי העיר ממזרח צדק ויאמר אלהים 

יהיה אור דא אברהם נהיר שמשא מהאי גיס"א ומהאי גיס"א. להיות אמרות 

להיות משחת קדש  רענן ושמן ששון זיתדכתיבין וקריין בשמותם טהורות 

זה לנו לדורותינו ע"כ יצאתי במשעול החרמי"ם גדר מזה ומזה על מסיגי 

גבול כה אמינא. אנא רב קטינא דארעא וכלא חשיבנא. היום יום שנאמר כי 

 לפ"ק:]תסד[  חותמיטוב שני פעמים לסדר כי פי המדבר אליכם וזה 

 

זצ"ל בלא"א מ"ו הרב ה"ה מוהר"ר בנימין זאב וואלף  הצעיר באלפי

 שמואל דרשן מלובלין זלה"ה



 

 
 הסכמה ודברי המביא לדפוס ]מקוצר[

 הוצאת פאדגורזע תרס"א לפ"ק

 

 

 הסכמת הרב הגאון הגדול המפורסים לתהלה

 שלשלת היוחסין מוכתר בנימוסין עטרת הרבנים 

 שליט"אמאיר כ"ץ ראפפורט כש"ת מו"ה  

 פ"ק קראקא יצ"ו.ראב"ד ד 

 
 

 ב"ה

הרבני המופלג החסיד מו"ה צבי הירש רייכמאן נ"י מלימאנוב מתעסק 

ממורינו  שמן ששוןבקדשים להעלות על מזבח הדפוס הספר היקר 

זי"ע. ואך מגן אברהם ומאורינו אשר בית ישראל נשען עליו רבינו בעל 

באתי אך למותר להלל ולפאר יקרת המחברת. ודי בהזכיר שם מחברו עליו. 

לבקש מאחב"י מכבדי התורה. כי יעשו חסד עם המו"ל הנ"ל. לקוח מאתו 

ספרי קדש אלה בכסף מלא למען יראה שכר טוב בעמלו, וזכות רבינו 

 המחבר זצוקלל"ה יגן על כל התומכים ומסייעים. 

 

 הכ"ד הכו"ח פה קראקא יום ה' ד' דעשי"ת תרס"א לפ"ק

 ואמלפנים אב"ד לוקאו מאיר כ"ץ ראפפורט

 



 

 

 
 

 ת הדפוסהקדמת והתנצלות המביא לבי

 

על תורה מהגאון הקדוש  שמן ששוןהנני נותן לפניכם היום ברכה ספר 

אשר נדפס זה קרוב לשני מאות זצללה"ה מגן אברהם רשכב"ה בעהמ"ח 

שנים יחד עם ס' זית רענן וכעת נדפס הזית רענן על הילקוט מחדש בלי 

העולם ורבים חושקים להתענג  שמן ששון ע"כ אינו בנמצא בכל פרהס

בזיו אמרותיו אמרות ה' טהורות וחסידים ואנשי מעשה שחרו את פני 

ע"כ הבאתי לבית הדפוס ושמתי עיני להדפיסו על  להוציאו לאור מחדש.

נייר טוב ויפה ובדפוס משובח, אותיות נאות והגה"ה מדויקת והסרתי 

י הסכמה על הדפסת הטעותים אשר נפלו בדפוס הראשון בדעסויא. לא לקחת

הספר הזה. כי מי האיש אשר לא ידע ולא שמע את שם המחבר הגאון 

 ]וכו'[  זצ"ל אשר האיר פני תבל בחבורו היקר המגן אברהםהמפורסם בעל 

 

מקובל איש מפי איש כי הספר הלז הנהו מסוגל בבית לכל הענינים 

 ]וכו'[

 

 דברי המביא לבית הדפוס

 מלימאנוב. צבי הירש רייכמאנן

 

 

 

 

 

 
 



 

ן כ ו  ת
 

 1 .............................................................................. הקדמה

 

 שמן ששון 

 

 אשיתבר 
 

 א .......................................... לחבר סוף התורה עם תחילתה  א 

 א ...... ביאור המדרש ]פרשה א' ד'[ בזכות מעשר נברא העולם  ב

 ב .................. ביאור התרגום ]א א[ ירושלמי בחכמתא ברא ד'  ג

 ד                                                         בספר נובלות חכמה  ד

 ה ............. העץ "ואוכל" ןור בפסוק ]ג יב[ היא נתנה לי מביא  ה

 ח ................................................................ בקללות דחוה  ו

 י ..................................................... בחטא דאדם הראשון  ז

 יא ............................... למה פירש אדם מחוה דוקא ק"ל שנה  ח

 יב ................................... ביאור בפסוק ]ג כב[ הן האדם וכו'  ט

 יב ............................................................ בקרבן קין והבל  י

 טז ..................... ביאור הרקנטי שקין אמר להבל פרשת ציצית  אי

 יז ........ גע אדה"ר בקין וכו' ביאור המדרש ]כב יג[ בשעה שפ  בי

 כ ...................מריבין וביאור המדרש ]כב ז[ שעל המקדש הי  גי

 כ ....... ביאור המאמר ]ברש"י א א[ אמר ר' יצחק לא היה וכו'  די

 כא .............. ביאור המדרש: שמא יאמרו אומה של בוזזים אתם  וט

 כב ..................................................... ויכוח הקב"ה עם קין  זט

 

 חנ
 

 כד ............................ הסמיכות לפסוקים דסוף פרשת בראשית  א

 כט ................................................. לא אות בבמדרש פרשה   ב

 לא ................................................ במדרש פרשה לא אות ג   ג



 

 לג ................................................. במדרש פרשה לא אות ד  ד

 לד ....................................... ות זאבמדרש תנחומא בראשית   ה

 לה ................................................. במדרש פרשה לד אות ט  ו

 לו .................. במדרש משפטים פ"ל אות יג ובגמ' חולין קלט:  ז

 

 לך לך

 

 מג .................................. הסמיכות להפסוקים דסוף פרשת נח  א

 מח ....................... בפסוק ויעבר אברם וכו' ]יב ו[ וברש"י שם  ב

 נ ....................................................... בילקוט פרשת וירא  ג

 נא ............... בפסוק ותאמר שרי חמסי וכו' ]טז ה[ וברש"י שם  ד

 נב ............................................... במדרש פרשה מד אות יד  ה

 נג ..................................... עתי וכו' ]יב יד[דבפסוק הנה נא י  ו

 

 יראו

 

 נה .......... אור הפסוקים ועודביותצחק שרה בקרבה וכו' ]יח יב[   א

 נו ................. אור הפסוקיםביויאמר ד' זעקת סדום וכו' ]יח כ[   ב

 טנ ........... אור המדרש שברכה בחלבבי' פקד את שרה ]כא א[ וד  ג

 נטאור המשך הפסוקים והגמ' ר"ה ד' לב: ביצחוק עשה לי וכו' ]כא ו[   ד

 סא .................. מיכות לפסוקים דלעיל סיאור הב וד' פקד ]כא א[  ה

 סדהמשך הפסוקים         וימל אברהם וכו' ותאמר מי וכו' ]כא ד ו[   ו

 סד  ................................ ה באורךביאור דברי התוספתא פ"ו דסוט 

 עד  ........... אור המשך הפסוקיםביוד ' פקד את שרה וכו' ]כא א[   ח

 עו  ..................................................... בפרשת העקידה ]כב[  ט

 פ  ................ אור במדרשביויקרא שם המקום ד' יראה ]כב יד[   י

 

 



 

 יי שרהח

 

 עא ............................................. ריש הפרשה ביאור במדרש  א

 עג .................................... בב"ק ד' צג. המוסר דין על חבירו  ב

 הע .......................... ביאור במדרש ]נ"ט ב'[ עוז והדר לבושה  ג

 עח ............................ ביאור במדרש ]נ"ט א'[ ר"מ אזל לממל  ד

 

 צה ............................................................ זית רענן יקוטיל

 

 קעט ........................................................................... הוספות

 

 טקפ ........................................................................... נספחים

 

 קצה .............................................................................. מפתח

 



 הקדמה

1 

 הקדמה

 
 

י'שמח ה'קורא ו'יהנה ה'כותב, וצדקה יהיה לאוסף. כוונת אלו 

הדברים, על שלשה נאמרים, אתה הקורא תשמח בספר זה, המחבר 

 ות יהיה מזה. מזה, ולי המאסף צדקה וזכ בשמיםהכותב יהנה 

כי מי לא ישמח בדברי פוסק הדורות רבינו ה"מגן אברהם", אשר 

בקיאותו וחריפותו ויושר הבנתו נודעים למהלך באורח חיים, ולרבינו 

הנהנה כעת מאור החיים, ניתוסף הנאה כאשר מעיינים בדבריו דברי 

אלקים חיים, ונחשב כאילו הוא גם אצלינו אשר עלי אדמות חיים, ועל 

אנא המאסף ומסדר הדברים, ומביא לעוסקים בתורה דבריו הקצרים, כן 

 תיתי לי, ולבוראי דברי תודה נאמרים.

 

 א

 רבינו המגן אברהםמתולדות 

 

, כי אין מגן אברהם כאן יסובבו על המחבר ספר זה, ולא על הספר דברינו

זה מקומו, וזיל קרי ביה רב, הלא הוא בארון ספרים שלך, והרי שלך לפניך, 

ועוד  שמן ששון וזית רענן ך המחבר ספר זה, אשר גם חיבר ספרים אלו:א

כשם שספרו מגן אברהם הוא מהמפורסמים כן האיש מן הצנועים , ספרים

ומן האינם ידועים, על כן אספתי איזה דברים לתולדות האיש האשכולות 

'תולדות יהודי מספר החשוב עוד וכעת בתשפ"ה הוספתי עליהם  הזה.

מוד רצה: מסורת צאצאיו: סמוך לפטירתו הביע רבנו צערו על ]בעקאליש' 

שלא זכה בחייו מחמת עניותו וחולשתו לעלות לארץ ישראל. אולם הוא 

בטוח שלאחר פטירתו של כל אדם מישראל נשאר הגוף בגולה והנשמה 

 חלקישורון בתולדות גדולי הוראה, ועולה תיכף וקובעת לה מקום בא"י[. 



 הקדמה

2 

, ]ושם וממנו להגאון הרב אשר חיים איפרגן שליט"א מז בסופו מאמר ארוך

בישורון מספר מט כללים ארוכים בספר מגן אברהם[. כל מה שהובא 

 . מ'ישורון' הוא מהרב הנ"ל

 

]מהעיר גומבין[ בן הקדוש הג"ר חיים רבנו אברהם אבלי הלוי גומבינר 

ר הלוי הי"ד ובן רבקה מזרע המהרש"ל, וי"א גם היא נהרגה עקה"ש. נפט

ב'צפונות' חלק י"ד עמוד עג כ' מחתן המ"א שנתגלה בחלום והוא בן מ"ו. 

שהמ"א עלה לשמים בצום גדליה שנת תמ"ג, ונקבר בקאליש. ולפי"ז נולד 

בשנת שצ"ז ]וכ"כ להלן, ובתולדות המפרשים ריש ש"ס עוז והדר אינו 

מדויק וכן עוד דברים[. אחרי 'המלחמה' נאבד ציונו, ושוב צוין על פי 

שערה. ונ' שכדאי לעיין בו ביום במ"א סי' קנו כי שם מצוות מה"ת ה

מפורשות, ויקח לעצמו לקיים מצוה או איזה הנהגה שעדיין אינו נוהג בו, כי 

הוא מעשי"ת, ותענית צום גדליה שהוא יום תשובה, ויסייע הילולת המחבר 

הקדוש בלימוד בספרו, והחוט המשולש לא במהרה ינתק ]ועי' מש"כ 

פות אות יד[. ]ובתולדות יהודי קאליש: מקום חייו: קברו היה ידוע בהוס

ומקודש מאד, ורבים הלכו להשתטח עליו בתפילה ותחנונים בעת צרה. 

ופשוט שחשוב להתפלל על קברו ביום הנ"ל שאת"ל שאין השערה נכונה 

על מקום קברו, מ"מ קבור הוא בבית הקברות ההוא. אך קשה להגיע לשם 

נה. ובקב הישר פרק עו כ' לענין קבר אבותיו, דאם אי במוצאי ראש הש

אפשר ללכת על קברם, ילך לבית הקברות אחר דסדנא דארעא חד הוא 

 ]קידושין כז:[, וא"כ הוא הדין לענינינו, דמאי שנא[.

 

כותב עליו כדברים האלו: מהר"ר  רבינו החיד"א בשם הגדולים

בריו בקוצר ועומק אברהם אבלי מקאליש חיבר מגן אברהם על או"ח, וד

 זית רענן ישר ובקיאות, וכתבו רבני אשכנז שיש בו ט"ס מההעתקות. וספר

על שמן ששון  על הילקוט תנ"ך, ופירוש קצת תוספתא מנזיקין. וחיבר

התורה מדרושים נחמדים וחריפים, אך לא נדפס כי אם על קצת ספר 



 הקדמה

3 

ורי. וחתנו בראשית. והרב אליהו זוטא כותב עליו בריש הל' שבת: אלוף נע

 הרב לחם פנים עכ"ל.

 

והיה בקי בנסתר דהרי כתבי האר"י רגל על לשונו  ובהגהת מנחם ציון שם:

בכל מקום, וספר הכוונות שגורה על פיו תמיד, ובסי' ר"ס הביא גם ספר 

מגיד משרים ע"ש ]ויש להוסיף כי בספר דידן שמן ששון, רגיל על לשונו 

ומרוב ענותנותו כתב בסי' , ת[דברי הרמ"ע מפאנו בספר עשרה מאמרו

רפ"ה אין לי עסק בנסתרות ע"ש. והביא לשון הפמ"ג בספר נועם מגדים: 

כל כונתו של המג"א רק לשם שמים לאמר הלכה ברורה, וכשראה שיש 

 מבוכה בדבר השמיטו.

 

]ווארשא תרפ"ט[ כ' ]והנוגע רק לחיבור מגן ובספר תולדות הפוסקים 

ברהם אבלי ב"ר חיים הלוי גומבינר על אברהם השמטתי וכנ"ל[ הר"ר א

שם עיר מולדתו גומבינן בפולין הפרוסית ]ועי בסמוך[, ושם נהרג אביו על 

קידוש השם ביום הזעם וכו'. נולד שם בשנת שצ"ז ומת בעיר קאליש בערך 

 שנת תמ"ג בחדש תשרי טרם הגיע לשנת חמשים. 

אל ב"ר נתן הוא נתקבל לראש ישיבה ולדיין בבית דינו של הר"ר ישר

]מאה ק"מ דרום בעיר קאליש במדינת פולין ]בן המגלה עמוקות[ שפירא 

ושם הרביץ תורה בישיבה. במזרח ובמערב היה גדול מזרחית מהעיר פוזן[ 

שמו בחריפותו ובקיאותו בש"ס ופוסקים. הוא היה בקי בכל חדרי התורה 

הגדולים  והיה יודע ש"ס משניות בעל פה כאשר יעידון עליו ועל חיבוריו

עם כי עסק בתורה מתוך צער  ,אשר הסכימו על הדפסת ספרו בדיהנפורט

ויסורים של אהבה וכו'. וחתנו היה הרב משה יקותיאל קויפמאן אב"ד 

ן מג פרדקוטנא בעל ספר לחם הפנים. טרם מלאו לו שלשים שנה חבר ס

הנ"ל, ובנו הרב ר' חיים הוציאו לאור שנים רבות אחר מות אביו  אברהם

בשנת תנ"ב[. עוד חיבר קובץ חידושי דינים על שאר ג' חלקי שו"ע, חיבור ]

על אה"ע עם שמות אנשים ונשים וכו' חידושים על זבחים ומנחות ושלטו בו 

בספר תולדות  .וגם שיר על התורה]הובא בנספחים[, זרים וגם חיבר קינה 



 הקדמה

4 

ר גדול ין[ היה רגיל לומזמביא שהרב ר' זעלמעלה ]אחי הגר"ח מוואלא אדם

 הוא בעיני כבוד האחרון ]המג"א[ כאחד מן הראשונים, עכ"ד.

 

]ירושלים תשנ"ט[ מביא לשון הסכמת רבי שמואל ובספר רבנן קדישי 

אב"ד פראנקפורט על המ"א: הנה המחבר ההוא מכירו הייתי היטב, כי כל 

ימיו כל עסקיו היה בתורת ד' יום ולילה, ולמד לשם שמים ולא לשם יוהרא 

במעשה ידיו, וכוונתו לא היה לומר קבלו דעתי ולקבוע הלכה  להתפאר

כדעתו וסברתו, רק בדרך משא ומתן והמעיין יבחר עכ"ל ולשון רבי יצחק 

אב"ד דק"ק ליסא: וד' נתן לו לשון לימודים לא כאחד מדורות האחרונים רק 

כאשר מן הגאונים הראשונים, אשר ערכו נידונים, וכו' אין זה כי אם רוח ד' 

וססה בו חכמת ד' בלבו ויראת ד' בקרבו, ירא אלקים מנעריו, וכו' על כן נ

זכה לחכמה יתירה ונטל עטרה מפי הגבורה בחכמה מפוארה בקי בכל חדרי 

התורה ומשניות מכל ש"ס בעל פה הוא שונה, ואין זה אלא גילוי שכינה 

 .כמוש"כ האלקי האר"י וכו'. וכל זה אני אומר בעדות נאמנה וכו' עכ"ל 

 

]ירושלים תש"ו[ יש להוסיף: שנולד  ומאנציקלפדיה לגדולי ישראל

בגומבין הסמוכה לקאליש אשר בפולין הרוסית ולא ]כנ"ל[ בפולין 

הפרוסית. עוד הביא הפתגם הנודע מבעל נועם אלימלך ז"ל: כל המחברים 

עד המגן אברהם ועד בכלל היו בעלי רוח הקדש בעלי גילוי אליהו. עוד כ' 

 ו את הש"ך ומפגישה זו נתפרסם בעירו ]שיישב קושיתו[.שפגש רבינ

 

בפאר ישראל בסוף הגדת גבורת ישראל בשם הר"ר שמעלקי ומצאתי 

ז"ל: לימוד מגן אברהם מביא הארות נפלאות בלב כל חכם לב עכ"ד ]ויתכן 

דה"ה לימוד כל ספריו[. וע"ע להלן קטע "ספר מג"א על התוספתא" לשון 

 נכד רבינו.

 



 הקדמה

5 

בביאור הגר"א סי' תרצ ס"ק לח: ובעל מגן אברהם לא ראה את  מצאתי עוד

ספר המהרי"ל, רק מה שהביא בכנסת הגדולה כידוע עכ"ל, וכ"כ בשדי חמד 

ח"ו כללי הפוסקים סי' טו אות כ. ובזה מובן מה שכתבו דלפעמים הלך 

]והוא  רגלי, מצד עניותו, אף חולשתו, מקאליש לעיר פוזן לראות איזה ספר

 ימים הלוך וחזור, וללכת רגלי היה שכיח, אבל לא לגדול כמותו[.מהלך ד' 

 

כ' על המ"א כל ימיו חוליין בטהרה ובצמצום ועכשיו הוא  הפמ"ג

רשכבה"ג. וראיתי לרב חשוב הק' הא כולנו טמאי מתים. ובאמת דיבר בזה 

המ"א בסי' תרג ע"ש. אך נ' דהכוונה מלשון 'חולי', תדע שלא כ' 'אכל', 

ה חולה מילדותו ומוטל במטה, ומ"מ נעשה רשכבה"ג. ושו"ר שכידוע שהי

כן בשו"ע הוצאת פרידמן ח"א באגרות הפמ"ג אגרת ה סוף ד"ה הנה שתים, 

בהגה. עוד בישורון כרך כג עמוד רעה, נדפסו הגהות בעל דקדוקי סופרים 

על השם הגדולים, ששמע שהיה נסתר ומכר דייסא בפוזן, ופעם בא לשם 

רו של הש"ך תלמידי הר"ר העשיל ז"ל בעל חנוכת הבית הלל, ]חבי

התורה[, ואמר דרשה, וראה שהמ"א 'עקם שפתו' ואחר הדרשה, שאלו אם 

הבין הדרשה, ואמרו לו שהוא מוחזק לעם הארץ, ואמר שגוזר עליו שיבא 

 סתר כל הפלפול, וביקש ממנו שלא יפרסם זה, וע"ש עוד.בא ואצלו, ו

וצאה ראשונה[ הגרח"ק ז"ל בשם החז"א: בארחות רבנו ]ח"ג עמוד קטז, ה

שהמ"א ז"ל הוא גדול המפרשים מכל מפרשי הד' חלקי השו"ע כגון הט"ז 

]נ' דלא נתכוון הח"מ ]החלקת מחוקק[ הב"ש ]הבית שמואל[ וכו' עכ"ל. 

להש"ך אשר כ' השם הגדולים ערך שפתי כהן שהיה לו שם למצוא תיכף ומיד הבקיאות 

כ' שכ' בהשבעת הקולמוס, וה'תקפו כהן' עשה בחדש אחד 'והוא שרוצה, ובספרו מעגל טוב 

פלא', ושנותיו מ"א שנה, וכשחיבר ש"ך על יו"ד היה בן כ"ה וכו', אך נ' שהחז"א נתכוון 

לתוכן הספרים ולא לגדלות וקדושת המחבר, כי איך ידע זה, אך גם זה צ"ע נגד הש"ך 

 ובפרט בחו"מ[.

 

חריפות אבל גם בם בסברא ישרה רבינו המ"א היה גאון עול סוף דבר

בעל יסורים, יתום, וקדוש, וכל ספריו נגנבו ממנו חולה וובקיאות, נסתר, 



 הקדמה

6 

]הכתב יד[, והחזירו רק קצתם, ולא נהנה מעולם הזה באצבע הקטנה כמו 

ומסתמא בעל רוח הקדש  רבנו הקדוש ]כתובות ד' קד. וע"ש בתד"ה לא[,

 לים דבריו להרבה ענינים.ובודאי מסוג גדול אך זה הצליח להסתיר,

 

 ב

 ספר שמן ששון

 

חיבר הגאון הרב מגן אברהם דרשות בערך שמן ששון:  ז"ל החיד"א

, אפס קצת פרשיות שנדפסו ונאבד על התורה בחריפות ובקיאות נפלא

 עכ"ל. ]נשארו[ בתחלת ספרו זית רענן פירוש הילקוט 

 

 א[ דרכו בספר זה 

 

מכל אדם בספר משלי: "כל  טבע הדברים הם כמו שאמר החכם לאשר

דרכי איש זך בעיניו ותוכן רוחות ד'", וכמו שפירש אדונינו הגר"א וז"ל הם 

זכים וישרים בעיניו ואף שעושה עול, הוא מראה פנים שהולך בדרך הישר, 

אך ותוכן רוחות ד' הוא יודע אם לא היתה ברוחו רמיה, כלומר אם לא היה 

וא זך וישר עכ"ל ]ע"ש עוד[ ולענינינו ברצון הראשון שום פניה כלל, ואם ה

המכוון כי אם נראה אלו הדרושים, בלי שנדע מי הוא שחברם, היינו 

על פלפול הדברים ומה גם בתורה שבכתב, ואף גם זאת קצת מתרעמים 

עכשיו שנדע שמרבינו יצאו הדברים, אף שתרעומות כבר אין כאן, אבל 

ן הראשון שיש בנו, ששכחנו תמהון לבב לפעמים יש כאן. אבל הוא מצד רצו

ירידת הדורות, עד דורינו דור אחרון, שהרי אנחנו כל לימודינו ב"פשט", 

אבל נודע שיש בתורה פ'ר'ד'ס', היינו פשט רמז דרוש סוד, ולא עוד אלא 

מעלין בקודש, והפשט הוא מדרגה התחתונה, והסוד היא העליונה, ונקרא 

]זהר במדבר  כבר הפליגו חכמים, והדרוש קרוב אליה, וודרך האמת פנימית

להזהיר לפשוטי הדורות כמונו, מלומר אין לתורה אלא פשט ח"ו,  ד' קנב[



 הקדמה

7 

ויהיה ספר תורת אלקים רק כספר בן אדם ח"ו, כי לא כן הוא, על כן ידוע 

לנו כשנפתח ספר שהוא ע"פ סוד ואנחנו לא נדע מה נעשה בזה, נתלה הדבר 

לכל, אבל הדרוש שהוא בדברים בעומק המושג ובקוצר המשיג, כידוע 

המובנים לנו על פי הנגלה, בזה המכשלה קרובה, שנאמר מה זה ועל מה זה, 

אך דרוש הוא, ואין לנו רשות לומר כן, כי הוא דרך אחד מארבעה אלו. אך 

יש לנו רשות להעיר גם לחלוק על פרטי הדברים, כי גם על דרוש יש 

לומר, אין זה הפשט האמיתי,  לחלוק, אבל על עצם הדרך, אין לנו לחלוק

שבאמת כן הוא, אך זה על דרך הדרוש, כשם שלא היינו אומרים כן על ספר 

שהוא על דרך הסוד. שורות אלו הקצרים הם נחוצים כי רבינו אשר כל בית 

ישראל נשען עליו בהלכה למעשה ממש, ואשר יושר שכלו ידועה לנו, אם 

בהשקפה האמתית, עלול שיגרע  לא נשקיף על דרושיו בעינא פקיחא, היינו

לנו ערכו, אך האמת הוא ההיפוך ממש, כי צריך שיתוסיף לנו ערכו, דהרי 

וזית רענן, וכמובא  בספרו הנורא מגן אברהםכמו לא רק עסק בפשט התורה 

ת העצה, עוד ו, אלא בחייו הקצרים, שלא הגיע לשנב'ליקוטי זית רענן' ועוד

ר ספר גדול על כל התנ"ך ]עי' להלן[ עסק גם בדרוש, וחיבר כמו שיש לשע

ולא נשתייר אלא שירי  ]היינו שנגנבו[ דרושים נפלאים, אלא שנאבדו

, שירים, על כחמש פרשיות, ולא הגיע אפי' לחלק עשירי ממה שכתב רבינו

  ואם כתב כן על כל הנ"ך הרבה פחות מזה.

 

אבל יאמר העבד ידעתי גם ידעתי כי התורה נדרשת בפ'ר'ד'ס',  אך אמר

אהבתי את הפשט ואת דרכו ולא אצא ממנו לדרך אחר. אף אנו נאמר לו אם 

כן שאין לך שום חפץ לדרך הדרוש לרבות דרושי רבינו, אין לך אשם כי 

כבר כתב האר"י החי מובא דבריו בספר שבט מוסר פ"א דיש לך אדם 

שחשקו רק בפשט, וזה תיקונו. ואעתיק מקצת דבריו לאשר הם נחוצים כמו 

ב וז"ל: והנני מוסר לך דבר אשר תרדוף אחריו ויהיה חיים לנפשך וכו' שכת

יש בני אדם שכל חפצם ועסקם בפשטי התורה ויש שעסקם בדרוש ויש 

ברמז ויש ג"כ בגימטריאות ויש בדרך האמת הכל כפי שנתגלגל בפעם כיון 

שהשלים פעם אחרת בשאר ענינים אין צורך לו שבכל גלגול יעסוק בכולם 



 הקדמה

8 

אך מי שגם לדרוש וילמוד רק בחלק 'ליקוטי זית רענן', ריך בזה, ע"ש שהא

 יתן חלק מלימודו, לזה האדם מיועד ספר זה. 

בדרך הדרוש, וכפי שקראם  בשמן ששוןרבינו דרך : סוף דבר

 "דרושיו".

 

הנראים מחיבור זה: בפרשת נח אות ב' כ' "וכעת אין  דברים אחדים

[ רמז תרצטבזית רענן פרשת נשא ]בידי גמרא לעיין שם", כעין זה כותב 

שהביא מהרמב"ם והראב"ד הל' צרעת: "ולעת עתה אינם בידי", הנה חוסר 

הספרים בימים ההם ידוע, ולא נמנע רבינו מלכתוב על פי מה שהיו דברי 

תורה מחודדים בפיו, כנודע מכמה גדולים, אך ציין הדבר דאולי לא דקדק 

הספר לפניו. המוציא לאור בסוף בכל הפרטים, כפי שהיה מדקדק אם היה 

הספר הביא מפרשת לך לך שכתב "ובפרשת בהעלותך הארכתי", שיש 

ללמוד מזה שכתב דרושיו, היינו ספר שמן ששון על כל התורה. גם בזית 

וכאן לא באתי אלא  ,רענן פרשת ויקרא כ' "ועי' מה שכתבתי בדרושים

"כ בזית רענן לכתוב בפשט הענין ולא דרש". ולכאורה יש ללמוד ממש

ראשית ]והובא בליקוטים[ "ובזה מיושב פסוק רני עקרה ולא ילדה כמו ב

שכתבתי באריכות בדרושי", שכתב ספר זה גם על נ"ך. לא מצאתי שום 

ציון לדבריו במגן אברהם לא בשמן ששון ולא בזית רענן, גם בפרשת 

ב' אף  בחקתי בענין הזכירות לא ציין לדבריו במ"א סי' ס'. ובמ"א שם ס"ק

שהביא דברי הילקוט לא הביא דברי עצמו בזית רענן, וכנראה הוא ממדת 

ענותנותו. בפרשת חיי שרה אות ב' כתב "ואחר העיון", הרי שלא כתב 

 דרושיו דרך שיטפא ולפום ריהטא.

 

 ב[ הוצאות הספר

 

בדעסוא עשרים ואחד שנים אחר נדפס בראשונה בשנת תס"ד הספר 

 ושוב רענן,  הזית  עם  תק"ג, יחד   בשנת ונציא ב ואח"כ   המג"א, פטירת 



 הקדמה

9 

 

 דף השער מההוצאה הראשונה שמן ששון וזית רענן דעסויא שנת תס"ד



 הקדמה

10 

 

 

 ג"קשנת תוויניציאה שמן ששון וזית רענן  שניהדף השער מהוצאה 



 הקדמה

11 

  
 דף השער מההדפסה האחרונה של השמן ששון שנת תרס"א



 הקדמה

12 

ד, כיון שאיזה שנים מקודם נדפס בפאדגורזע בשנת תרס"א, השמן ששון לב

הילקוט עם פירוש ]המקוצר[ זית רענן לבד, כמוש"כ זה המביא לדפוס 

]מובא לעיל[, ובימינו נדפס בצילום מדפוס זה. אלו שני האחרונים היו לפני 

בשעת עבודתי, ודפוס ראשון מצאתי רק אחר גמר עבודתי, בלונדון 

 על פיו. מן ששוןש ]בבריטיש ליברארי[, ושוב הגהנו כל ספר

ולאשר מהדפוס השלישי גם כבר עברו מאה שנים, ואינו לפי צורך 

ורגילות דורינו, וגם אינו בנמצא רק בצירוף שאר ספרים, אמרתי טוב 

להוציאו מחדש בתיקונים רבים כדלהלן. וגודל הענין והזכות להדפיס דברים 

ראה במאמר מדורות הראשונים אשר אם אנו כבני אדם הם כמלאכים וכו', י

אפילו בערב ראש השנה לחשיבות הענין לאדמו"ר מסדיגורה ז"ל שכתבו 

]תרכ"ד[, ונדפס בספרו 'אביר יעקב' ובכמה וכמה ספרים מובאים באוצר 

ומחמת העמקות והאריכות לא העתקתיו. ובפרט דברי רבינו המגן  החכמה,

ואחר  אברהם אשר הוא פוסק הדורות, והיו לומדים דבריו דבר יום ביומו,

ספרו הברור והנצרך המשנה החפץ חיים זצ"ל  אחיומשחיבר הכהן הגדול 

ברורה, נתמעט לימוד המגן אברהם מאד. ומובא לשון הח"ח ]בהקדמה 

להמ"ב בהוצאת עוז והדר הערה צד[ וכי לא די בזה שאומרים עלי שאני 

 סגרתי את ספר ה'מגן אברהם' עוד יאמרו וכו'. ]ובזמנינו לא נתמה אם נשמע

מבחור צעיר: מה יש חדש במגן אברהם הלא כמעט הכל כבר כתב המשנה 

, אך הפמ"ג ריש יורה דעה ב'כללים בהוראת איסור ברורה, ודי למבין

והיתר' אות ט כ' 'צריך לדעת הפוסקים המפורסמים ע"ש לענין אחר, וכל 

[. אבל באמת שהרבה יש במ"א שלא מובא במ"ב, שלא הביא רק שכן זה

המ"א, ולא איך הגיע המ"א לזה. ושמעתי פעם 'שיעור' יפה הפסק שיצא מ

כי אין נפקא מיניה לדינא  כלל על המ"א סי' תקנב ס"ק יא, ולא הובא במ"ב

ע"ש. והמ"ב נזהר אפילו שלא לדחות את הבאר היטב, כידוע שהקפיד שלא 

המ"ב רק עם הבה"ט והשע"ת. שפעם למדו הרבה את הבה"ט,  לאור להוציא

"ל למד איתי בילדותי בשו"ע קטן שהיה בו רק הבה"ט ]נמצא וכן אאמו"ר ז

אמת לא סגר המ"ב את המ"א, רק בשכבר הבה"ט סגר את המ"א. ו

 אומרים' כך[. ש'



 הקדמה

13 

וגם שני ספרים אלו, השמן ששון והזית רענן השלם אינם מצוים, ע"כ 

בודאי דבר טוב להוציא ספר זה מדבריו, למען ידובבו שפתיו בקבר, חוץ 

 יו הם קילורים לעינים מצד עצמם.ממה שדבר

 

דפוס פאדגורזע לאשר אותיותיו הם יותר  העתקנווזה עבודתינו: 

ואח"כ  ,גדולים ונח לקריאה, א[ ובכל ספק או טעות השוינו לדפוס ונציא

שהרבה טעיות לא נמצאו שם וניתקנו ללא הערה ב[ וכן טעיות  ,דעסוי

ות שאינם ברורים הערנו דמוכח שהיו גם שם נתקנו ללא הערה ג[ אך טעי

עליו ד[ גם פתחנו הראשי תיבות המרובים ה[ והשלמנו המלים המקוטעים 

הרבים ו[ הבאנו מראה מקומות ו[ הערנו כמה הערות ז[ גם שמנו בו אותיות 

להראות שהוא ענין חדש, וגם להקל על המעיין שהרי רבינו כותב ו"עי' 

אותו פרשה ח[ גם  מש"כ בפרשה פלונית" ובזה לא יצטרך לחפש בכל

עשינו תוכן ומפתח על פי אותיות אלו ט[ הוספנו פסיק ונקודה, גם הדגשנו 

ומותר או חובה לומר: "פנים הפסוקים ועוד, אשר מקיל מאד הלימוד, 

 חדשות באו לכאן".

 

 

 ג[ טעם לשם שמן ששון וזית רענן

 

בטעם שם חיבור זה כתב בהקדמת המגיה ]בדפוס דעסויא וונציא, 

זית גורזע הושמט[ וז"ל וזה לכם הטעמים לקריאת חיבורים אלו בשם ובפאד

הראשון מה הזית הזה עד שהוא באילנו מגרגרין מורידין  רענן ושמן ששון.

חובטין, מעלין אותו לגת, וטוחנין מקישין בחבלין ואח"כ נותן שמן, כך 

החיבור הזה עד שהוא באילנו אילן העומד במקום טהור, לא היה מעשה ידי 

אומן בהיר, עד ששכרו מעמיקים, ללקט הזתים והשקמים, והמעתיק 

הראשון מגרגרו ומגלגלו בראש הזי"ת וכות"ב ונותן, והשני היה מורט 

וחובט, כפרצודא דתותא קלא כיון דנבט נבט, ופחות מג' נעשה כלבוד, עד 



 הקדמה

14 

שיבא הכות"ב השלישי, דטרח ולא נח עדי ששי, טוחנו בבית הבד וטוחן 

שיבא ממנו שמן לאור"ה. ושניות מדברי סופר"ים מנא מנא  בקור"א, עד

תקל ופורסין, סתימות המחבר אברהם אבלי בן הקדוש מהר"ר חיים סג"ל 

מקאליש, עולה במספרו כמספר זי"ת רענ"ן שמ"ן ששו"ן, עם שני שמות 

הכוללים, וכשם שהשמן צף על כל משקין ועולה, כן שמנו החבור שמ"ן 

נזכה לבנין העיר יופי כלולה, וארמונה על תלה ששו"ן בטעמו למעלה, ו

 עכ"ל.

 

הדברים כי שם זה לא מרבינו המגן אברהם יצא. אך יש  נראיןלכאורה 

כותבים כי המ"א צוה לכתוב על מצבתו שחיבר 'זית רענן'. ולפי"ז עכ"פ שם 

זה מהמ"א יצא. אך כעת בתשפ"ה ראיתי בישורון חלק מז עמוד אלף ד 

א לא כתבו כלום על המצבה, א"כ זה טעות. ופירשו הערה כג, שבזמן המ"

שמות אלו, להראות כי הכתב יד לא היה ראוי לדפוס עד שהגיהו אותו הגה 

אחר הגה, כשמן הזה היוצא רק אחר כמה מלאכות, גם להראות מעלתו 

כשמן הזה המאיר לארץ ולדרים עליה, וגם לרמז שם המחברו ואביו ז"ל, כי 

מהר"ר חיים סג"ל מקאליש" הוא גימטריא אלף "אברהם אבלי בן הקדוש 

'שמן ששון' נזכר בתהלים מה  תתל"ה כמספר שני החיבורים עם עוד שנים.

 ח ובישעיה סא ג, ו'זית רענן' בירמיה יא טז.

 

 

 ג

 'ליקוטי זית רענן'

 מגן אברהםמספר ליקוטים מספר זית רענן ו

 

והוא על רנא, ספר זית רענן כתב רבינו על כל הילקוט שמעוני עד גמי

עי' מה ווכמוש"כ רבינו בזית רענן פרשת ויקרא ]כנ"ל[ וז"ל " דרך הפשט



 הקדמה

15 

. שכתבתי בדרושים, וכאן לא באתי אלא לכתוב בפשט הענין ולא דרש"

והוא ספר גדול בדפוס ונציא באותיות קטנים ועמודים גדולים קרוב למאתים 

והנה הנדפס עמודים ואילו ספר שמן ששון אינו שם רק עשרים עמודים. 

בזמנינו למטה על הילקוט הוא רק חלק קטן ממנו, ומקוטע. ומצאתי 

בתולדות הפוסקים ערך מגן אברהם כתב למטה בהגה וז"ל ואני המחבר 

]של ספר הנ"ל[ בהגיהי את ספר הילקוט שמעוני בעת ההדפסה בדפוס ר"י 

גאלדמאן בווארשא בעמדי על משמרתי משמרת ההגה שם, קצרתי את 

הארוך שלו, והבאתי רק את דבריו הנחוצים לדעתם ]לדעתי?[ הפירוש 

לבאר את הפשט הפשוט של הילקוט עכ"ל, וכוונתו לטובה, אך על ידי כן 

נשכחו דברי רבינו הארוכים המלאים חידושים, ולא נמצא כלל וגם הצילום 

מדפוס ונציא כבר אזל מן השוק, והוא קשה הקריאה וגם אין הדפים 

 הנ"ל.מתאימים להילקוט 

 

להוציאו לאור מחדש, ולאחר שהתחלתי קצת לעבור עליו,  וחשבתי

שמעתי שכבר נמצא בשלבי הוצאה חדשה ]ובאמת יצא לאור בשנת תשס"ו 

ב'מכון ירושלים' עם כל הילקוט בששה כרכים[ על כן הנחתיו, כי לא אעבוד 

עבודה גדולה לריק, ועל כן לא לקחתי רק ליקוטים ממנו להשלים ספר שמן 

בראשית עד חיי שרה, שון ]שכבר גמרתיו[, שאינו אלא על חמש פרשיות ש

ועל ידי כך יש על והוספתי עשרה דיבורים מספרו מגן אברהם על או"ח, 

וכעת בתשפ"ה . כל פרשיות התורה מתורת רבינו עוד שמונים דיבורים

בחרתי דברים שהם מענינים גם למי בהוספות עוד שלש עשרה דיבורים. 

הילקוט, או יש בהם חידוש, והעתקתי דברי הילקוט שעליו  שאינו לומד

 סובבין דברי רבינו.

 

 נספחים

נדפס בש"ס וילנא על התוספתא, אך מצאתי  מגן אברהםפירוש  הנה

מפירושו שלא  הערה אחתבהוצאה ראשונה משנת תצ"ב באמסטרדאם 



 הקדמה

16 

להמגן אברהם ]בסוף  תשובה אחתנדפסה, ]ושייכת לפרשת כי תצא[ גם 

וקינה אחת שהיתה לחם הפנים לחתנו שנדפס יחד עם ס' הנ"ל[ הספר 

' ירכיסמזוטר דאיידי אלו כל אחד 'ונאמרת בתשעה באב בעירו קאליש 

 , ע"כ הדפסתים כאן.]ב"ב ד' יד:[

]וז"ל נכדו הר"ר אברהם הכהן ]בן בתו[ בן הרב בעל לחם הפנים ז"ל 

נעים זית רענן על בהקדמתו לספר הנ"ל: וטעם עצו ופריו לטובו בחיבורו ה

הילקוט שמעוני יפה פרי תואר ונחמד למראות העינים ועלהו לתרופה 

להתיר פה של אלמים אלומים מעלמים דברי הראשונים אשר לבם רחב 

כפתחו של אולם וסמכו על רוחב ועוצם בינתם והעלה אותם על תכונתם. 

די זרים ועוד ידו בכתבו קודש נטויה להטיב בחיבורו על זבחים ומנחות, וי

שלטו בו, בדרך הלואה ואי אפשרי להוציא אותם כעת מידיהם להוציאם 

לאור הדפוס לזכות בו הרבים אשר צמאו לשתות מביאורו של אברהם. זאת 

ועוד אחרת חיבר על אה"ע וכו'. ומצאתי את שאהבה נפשי חיבור נאה על 

 התוספתא מסדר נזיקין שחיבר אא"ז ספרא ותנא תוספאה מעט הכמות ורב

האיכות, וכו' וכפי הנראה בוודאי חיבר על כל התוספתות מהש"ס אבל ידי 

זרים שלטו בו כאשר עשו עם הפירוש מגן אברהם על האורח חיים כמו 

שכתב דודי החסיד בהקדמה על מגן אברהם בא"ח תעיינו שם, שגם שם ידי 

זרים שלטו בו, ועל ידי חרמות ושמתות מגאוני ארץ מד' ארצות, נתנו מקום 

לדבריהם והחזירו ליורשים ה"ה דודי החסיד הנ"ל וכו' גם אני נכדי הניחו 

לי אבותי רק התוספתא מסדר נזיקין שהיו מונח תחת ידם ולא שלטו בו ידי 

זרים וכו'  יום ב' ט"ו שבט הצב"ל אברהם כהן המחבר מאכלת אברהם 

 ב"הרב הגדול המחבר חקי חיים ולחם הפנים נכד מגן אברהם וזית רענן[.

 

שזכיתי לברר מקחו של צדיק גאון וקדוש זה, ואסיים בשבח להקב"ה 

ובתפלה שיעמוד לי ולמשפחתי ולכל ישראל זכותו לזכות בזה ובבא, 

ולראות בקרוב התגלות מלכות שמים ומלכות בית דוד ובנין בית המקדש, 

ברש"י ריש לך לך,  [עי' באהל תורה על המדרש הובא]וכפירוש המפרשים 

היא חסד של יצחק עבודה ושל יעקב היא תורה, יכול חותמין  שמדת אברהם



 הקדמה

17 

בכולם, היינו חתימת הדורות, ת"ל והיה ברכה, בך חותמין, של חסד, 

"מגן ]שמדה זו נתרבה מאד כמו שרואים[, שאומרים ברוך אתה ד' 

 אברהם" 

 

 מנחם אב תש"ס לפ"ק, ציריך שווייץ.

 ורעשנער.יעקב ירוחם באאמו"ר הר"ר יהושע יחזקאל ז"ל ו

 

 תשפ"ה לפ"ק, בני ברק ארץ הקודש.שלהי תמוז מהדורא תנינא 

 



 

 

  

 

 לעילוי נשמות הורינו

  

 הר"ר יהושע יחזקאל בן

 הרב יעקב יהודה וורעשנער ז"ל

 אב"ד סמטער ובאד המבורג

 

 נלב"ע ט"ז ניסן תשנ"ה לפ"ק

 

 ומרת רייזל בת ר' יהושע רובינפעלד ז"ל

 נלב"ע ט' באב תשמ"ה לפ"ק

 

חזקאל בן ר' ישראל רנד ז"לור' י  
 

 נלב"ע יב אדר ב תש"ס לפ"ק

 

הלר ז"להלוי ומרת סימא חיה בת ר'יוסף   

 נלב"ע ט"ז אדר תשנ"ז לפ"ק

  

 תהא נפשותיהם צרורות בצרור החיים

 



ששון             בראשית     שמן            

 א

 שמן ששון
 

ית מבני אדם הוצק חן בשפתותיך, על כן משחך אלהים אלהיך פיפי

 .שמן ששון מחבריך, ותורך נוראות ימינך

 

 
 -פרשת בראשית  -

  
 

התורה להיות אחד, דמסיימה "לעיני כל ישראל"  לחבר[ א

 ומתחלת "בראשית".

דורש ממלת בראשית, שהעולם נברא בשביל ]תיקון ד[ איתא בתיקוני זוהר 

אבות, והמה מרומזים בתלת גוונין דעין שלשה
וא"כ יפה אמר ל"עיני" כל  ,א

 .מז שהעולם נברא בשביל ג' אבותישראל בראשית, כלומר מגווני העין מרו
 

שנקרא ראשית הא דאת אמר , בזכות מעשר נברא עולם אב[ במדרש

 . גומקשה בספר מהרר"י הלא ראשית דגנך קאי על תרומה. בראשית דגנך

וי"ל דגם מעשר קרוי ראשית כדאיתא פ' דתרומה
ד

. אך קשה מנ"ל דאמעשר 

צוה זו. שמעתי בשם קשה למה דוקא בזכות מ הקאי דלמא אתרומה קאי .אך

"לא עברתי ממצותיך ולא  וזנא דכתיב בוידוי מעשרורבי משה דרשן מפ

שאם אין מעשרים כראוי העכברים  זשכחתי", דאיתא ברבה פרשת עקב

                                                 
  דהיינו רוב העין הוא לבן ואח"כ עיגול חום או כחול ואח"כ בתוך תוכו שחור  (א

  -ב -

וכן הק' ברש"ש ובפי' מהרז"ו  ג(דברים יח ד  ב(פ"א אות ד ע"ש בשינוי לשון  (א

בנדפס: אך ולכ' נדצ"ל: אף. שו"ר  ה(  י צ"ל מ' תרומות, פ"ז מ"גלואו( צ"ב ד

נלן דאמעשר קאי דילמא אתרומה קאי, עוד קשה הלשון בדפוס ראשון: אך ק' מ

 דברים כו יג . ו(למה דוקא בזכות מצוה זו 



ששון             בראשית     שמן            

 ב

האוכל ממה שעכבר אוכל משכח תלמודו, א"כ  חאוכלין, ואיתא בהוריות

אן. אמר "לא עברתי ממצותיך" שנתתי מעשר כראוי, "ולא שכחתי", עד כ

"אם לא בריתי יומם ולילה חקות שמים וארץ לא שמתי", א"כ  טומקרא מלא

שפיר אמר בזכות "מעשר" נברא העולם, אבל תרומה חטה אחת פוטרת 

 .יהכרי, א"כ אף אם אינו נותן תרומה אין עכבר אוכל אלא חטה אחת

 יב"ולכל יד החזקה" ששבר הלוחות "לעיני כל ישראל", וידוע יארש"י פירש

א נשתברו הלוחות לא נשתכחה תורה מישראל, א"כ אף בלא זכות אם ל

המעשר היה נברא עולם, ואחר שנשתברו הוצרך לזכות מעשר, וא"כ אמר 

 "ולכל יד החזקה" שנשתברו הלוחות, "בראשית" בזכות מעשר.
 

 

וזה צריך ביאור מנין זה.  .בחוכמתא ברא ה' :אירושלמי (ג[ תרגום

היתה תהו ובהו" על שעתידה להתקלל "והארץ  בנראה דאיתא במדרש

מתחת ידי אדם. ומקשה בתיקוני זוהר וכי אית בה דעת ולמה קללה הקב"ה, 

ותירץ אין דכתיב
ג

"ה' בחכמה יסד ארץ", וא"כ אמר בחוכמתא ברא ה' ית  

 שמיא וית ארעא, ולכן "והארץ היתה תהו ובהו".

דאיתא אך קשה באמת למה כשחטא אדם נפקדה גם על עונה ונתקללה. 

כל מעשי בראשית בקומתן נבראו ולדעתן  ה"עץ פרי עושה פרי" דבר"ה

נבראו בצביונן נבראו שנאמר
ו

"ויכלו השמים והארץ וכל צבאם", אל תקרי  

                                                 
ירמיה לג כה וקאי על התורה ועי' נדרים לב. מחלוקת בזה  ט(יג:   (חפ"ג ג   ז(

דהעכברים אוכלים הכמות שהיה לו להפריש. אך צ"ב  י(די"א דקאי על המילה  

א נשאר כלום ממה שאכל, א"כ גם דאי הכוונה שאוכל רק חטה אחת וא"כ ל

סוף  יא(במעשר אם אוכל כ"כ חיטים שהיה לו לעשר לא נשאר משירי אכילתו  

 כן הוא בעירובין נד. יב(דברים  

 -ג  -

 להלן יא  ה(     ד' יא. ד(    משלי ג יט  ג(    פ"ב אות ב  ב(     על "בראשית"( א

ק' דהא קודם המבול היה רק  ט( ב"ר יד ז  ח(שם ד"ה לקומתן   ז(להלן ב א   (ו 

בן ק' בן עונשין עי' רש"י להלן ו לב, ולפירוש מהרז"ו דבכ' שנה נגמר גידול האדם 

ד"עץ פרי" הכוונה, שיהא לעץ טעם פרי וכפרש"י  י(א"ש, אבל לטעם רבינו ק'  



ששון             בראשית     שמן            

 ג

נדחקו לפרש מנ"ל לדעתן ובקומתן. אבל בי"ר  זצבאם אלא צביונם. והתוס'

זה מביא שהקב"ה בראן בצביונן פירוש לרצונן, שזה נתרצה להיות שור ו

חמור וכן כולם, אך פן יאמרו שלא היה להם דעת, כדין הקטן שאין מעשיו 

כלום לכן בראם בדעתם ובקומתן. וזה שאמר המדרש
ח

 'אדם וחוה כבני כ 

שנה נבראו, דקשה למה ענש הקב"ה לאדם וחוה והלא ביום שנבראו חטאו 

 . ואך אדםטוא"כ היו קטנים, לכן אמר כבני כ' שנה היו שהם בני עונשין

סבר מדאצטריך למכתב גבי אילנות "עץ פרי", ללמוד שנבראו בקומתן, 

מכלל דשאר כל הבריות לא נבראו בקומתן, א"כ היה סבור שהוא אינו בר 

עונשין, ולפיכך חטא, אבל אלו לא שינתה הארץ והיתה מוציאה טעם עץ 

ן נבראו, וא"כ לא כטעם הפרי, א"כ הוי ידעינן דכל מעשה בראשית בקומת

 . ילפיכך נפקדה גם היא על עונה טא אדםהיה ח

ואפשר זה שאמר הכתוב
יא

"אחור וקדם צרתני ותשת עלי כפכה", דאיתא  

, כמה דאת אמריבברבה ריש פרשת תזריע אין כפכה אלא יסורים
יג

"כפכה  

מלא כל העולם כלו נברא ליכא למימר דאדם סבר  ידמעלי הרחק", דלמ"ד

דהא מן מזרח למערב ומן השמים שלא נברא בקומתו ואינו בר עונשין, 

לארץ היה, וא"כ מכח שאחור וקדם צרתני לפיכך ותשת עלי כפכה כלומר 

 יסורים, דמעתה אין לי תירץ:
 

                                                                                                     
פסוק י', וא"כ לא היינו דורשין "עץ פרי", שהכוונה שנגמר העץ בקומתו וראוי 

ות, וא"כ לא היה טועה אדם הראשון לומר, מדאיצטריך קרא לומר להוציא פיר

באילנות שנבראו בקומתן, מכלל שהוא לא נברא בקומתו ולא היה חוטא, אבל כיון 

שהאילנות חטאו ולא יצא העץ בטעם פרי, וכפרש"י פסוק י"א א"כ דרשינן "עץ 

מדאיצטריך פרי" דהכוונה, שנבראו בקומתן, שראוי להוציא פרי, ע"כ טעה אה"ר 

וכו' וכנ"ל, ע"כ כשחטא אה"ר, נפקדה גם היא על עוונה, שבעוונה גרמה לחטא 

אה"ר ]וא"ש קו' המפרשים, למה לא נפקדה מקודם, דרק על ידי שחטאה גרם 

אינו  יב( תהלים קלט ה יא(לאסון גדול להביא מיתה לעולם נפקדה לקלל אותה[  

במדרש  יד(איוב יג כא   יג(ע"ש  מבואר שם לשון זה, אבל י"ל שכן כוונת המדרש

 .שם



ששון             בראשית     שמן            

 ד

שבכל ]ח"ג פ"כ[ עולה הבשם תורת  ת החכמהובספר נובל ד[ כתוב

מעשה בראשית כתיב שם אלקים אך אח"כ כתיב
א

"ביום עשות ד' אלהים  

ל יום ברא קצת כנזכר בכתוב, וביום הז' קשר כל ארץ ושמים". והענין דבכ

חלקי עולם ביחד שאחד צריך לחבירו שעליונים ותחתונים צריכין זה לזה 

"ויום השביעי שבת לה' אלהיך כי  בע"ש באורך. ונ"ל דזה שאמר הכתוב

מקשה למה לא  גששת ימים עשה ה' את השמים" וגומר, ובתשובת הרשב"א

שהקב"ה ברא ששת אלפים שנה  דרשתיכתיב "בששת" ימים עשה. ופי

שקשרן יחד, וא"כ קשה דקי"ל הקושר בשבת חייב, ואיך קשר הקב"ה 

כל קשר שאינו לז' ימים פטור, וכ"כ באו"ח בסי'  הבשבת, אך דאיתא ברש"י

שי"ז, וא"כ הכי פירושו "שבת לה' אלהיך", פירש שהקב"ה משמר שבת, 

ששת ימים" וא"כ אינו רק וקשה הלא קשר כל העולם בשבת, לזה אמר "כי 

 .ולששה ימים ואינו של קיימא

לתנאי ראשון. ומקשים והלא  ח"וישב הים לאיתנו" זוזה שאמר המדרש

התנאי הראשון לא הי' שישוב רק שיקרע, ולדידי ניחא דביום שביעי של 

פסח נקרע הים, וא"כ בשלמא הקריעה שפיר דמי דהיתה פקוח נפש ודחי 

יתנו דהוי כמו קושר, דכיון שעברו הים היו יכולין יום טוב, אך היאך שב לא

לברוח לכל צד, לזה אמר ששב לתנאי ראשון, פירוש שיתקרע כל אימת 

, וא"כ לא הוי קשר של טשירצה הקב"ה, כמו שמצינו גבי ר' פנחס בן יאיר

                                                 
 -ד  -

בנדפס כתוב: ופי', ונ' דר"ל "ופירשתי"  ד(סי' תכג   ג(שמות כ י   ב(להלן ב ד   (א

כי יומו של הקב"ה הוא אלף  ו(שבת קיב. ד"ה קיטרא   ה(דהרשב"א שם לא כ"כ  

פי שנה שנה כדכתיב ]תהלים צ' ד'[ כי אלף שנה בעיניך כיום אתמול, ואם כן ו' אל

חולין ז. שנקרע  (ט שמות יד כז ח(ב"ר ה ה    ז(הם ו' ימים ואין הקשר לז' ימים  

דהקשר עומד  י(הנהר כשרצה רפב"י לעבור ועוד הפעם בשביל מי שליוה אותו  

עד שלא ניתנה בתורת  יב(פסחים כח:   יא(לעולם ליקרע על ידי הקב"ה וצדיקים  

 אינו מצווה ועושה

 

 



ששון             בראשית     שמן            

 ה

מכל מקום היו  יא. ]ואף שפסח מצרים לא הי' נוהג אלא יום אחדיקיימא

 [: יבכמו ששמרו כל התורה שומרים אותו שבעה ימים
 

קשה במה שאמר "היא נתנה לי מן העץ  ,ה[ בענין חטא אדה"ר

 למה אכל. אואוכל", למה לי' למימר ואוכל, ועל דא תברתיה

דבראש השנה נברא אדם, וביום טוב הותר לעשות לצורך  בנראה דאיתא

בשם  גאוכל נפש אך אסור לקצור ולתלוש כמו שכתבו תוס' ריש ביצה

מדכתיב "אך אשר יעשה לכל נפש הוא לבדו יעשה  מי דנפקא לי'ירושל

לכם" וסמיך ליה "ושמרתם את המצות" דהיינו מלישה ואילך, אבל קצירה 

וטחינה אסור, ואם כן היאך תלשה חוה, וא"כ חוה חטאת שתלשה באיסור 

ולא אדם, אך דקי"ל מה שנתלש ביו"ט אסור משום מוקצה, ואדם סבר 

לטול, וכתב במאמר צבאות ה' סימן ט"ו שלא רצו דאינו אסור אלא בט

הזרועות להתפשט ולא הידים להפתח, רק היא נתנה לתוך פיו ע"ש, וזה 

 שאמר הכתוב "היא נתנה לי מן העץ ואוכל", כלומר שלא נגעתי בפרי. 

אי נמי י"ל דעשה זה
ד

 הכדי שלא יתחייבו שניהם, כדאמרינן בכתובות פרק ג' 

תה ותשלומין, דמדאגביה קניא ומתחייב בנפשו לא זר שאכל תרומה חייב מי

הוי עד שבלעו, אם לא שתחב חבירו לתוך פיו שאז באים שניהם כאחד. אך 

כתב בספר עשרה מאמרות מאמר אם כל חי סי' כ"ה חלק א', "לא יבוזו 

שבחטאו נתמעטו המאורות וישלם  ולגנב כי יגנוב", "ונמצא ישלם שבעתים"

                                                                                                     
 -ה  -

: וע"ד תבר', ונ' דהכוונה כמו שכתבנו, והוא לשון הגמ' ע"ז ב:. שו"ר בנדפס א(

 ד'  ג(בפסיקתא הובא בר"ן ר"ה ד' טז.   ב(בדפוס ראשון: וע"ד תברא, והיא היא  

שהניח לה לתחוב לו האוכל, כדי שלא יתחייב מיתה ותשלומין,  (ד  ג. ד"ה גזרה

משלי ו ל לא  ו(ד' ל:   ה(ה  דחיוב שניהם באין כאחד ואמרנן קם ליה בדרבה מיני

במדרש פרשה כב אות  י(שם ד"ה לא   ט(כתובות שם   ח(ישעיה ל כו   ז( ]ע"ש[ 

שם אות ז' שחלקו העולם, קין לקח הקרקע והבל המטלטלין, וקין אמר  יא(יא  

 יג(שלא רצה ליהנות לאחיו מהארץ  יב(להבל פרח באויר, כיון שהקרקע שלו הוא 

 ד' עה.  טו ד' ל  ד(יכתובות ד' לד:   



ששון             בראשית     שמן            

 ו

, וא"כ זה כאור החמה ואור החמה יהי' שבעתים"שבעתים, "והיה אור הלבנ

 קשה למה באמת נקנסה מיתה עליו ושילם ג"כ המאורות. 

סוף סוף כיון דלעס קנייה מתחייב בנפשיה לא הוי עד  חוצ"ל כדאיתא בגמרא

אע"ג דאינו ראוי שוב לאכילה והוי זה נהנה וזה לא  טדבלע, וכתבו התוס'

שלא מדעתו דזה נהנה וזה לא חסר, חסר וא"כ הוי כמו הדר בחצר חבירו 

מ"מ חייב כיון דאפסיד כל שהוא. וזה שאמר קין "אתמול גרשת את אבא 

, דהוי זה נהנה יאדקין אמר להבל פרח יא, נ"ל דאיתאיועכשיו אתה מגרשני"

, לזה יבוזה לא חסר, והקב"ה אמר לו "נע ונד תהי' בארץ", מדה כנגד מדה

וכח זה נהנה וזה לא חסר חייב, אמר "אתמול גרשת את אבא", א"כ מ

 ועכשיו אתה מגרשני, הלא כדין עשיתי שאמרתי להבל פרח. 

חידוש הוא שחדשה תורה בקנס אע"ג דמיקטיל משלם,  יגא"נ י"ל דאמרינן

אמר הקב"ה לחירם בך נסתכלתי וקנסתי מיתה על אדה"ר.  ידואמרינן בב"ב

ומשני שלא יהיו  ובמדרש מקשה ויגזור מיתה על הרשעים ולא על הצדיקים

הרשעים עושים תשובה של רמיה, וזה שאמר הגמרא בשבת נה: אמרו 

מלאכי השרת לפני הקב"ה מפני מה קנסת מיתה על אדם הראשון, פירוש 

דע"כ לא היה מן הדין, דא"כ למה מת ושילם, אצ"ל משום חירם היה קנס, 

היה לך  וא"כ למה קנסת מיתה על אדה"ר הי' לך להמתין עד זמן חירם, ואז

לגזור מיתה, אמר להם: מצוה קלה צוויתיו ועבר על ציוויי, בכתובות
טו

אמר  

רבא דוקא חייבי כריתות פטורים מתשלומין אבל חייבי מיתות בידי שמים 

חמורות חייבי כריתות ומיתות  טזחייבים בתשלומין, ואמרינן במסכת שבועות

קלה צוויתיו וכו'  ב"ד, קלות מיתה בידי שמים, וא"כ כך אמר הקב"ה, מצוה

שאתם טועים, וסבירי לכו דהיה מחייבי כריתות וא"כ קשה לכם היאך מת 

                                                 
פרשה פה  (יטד' ב. ד"ה אשת   (חיד' כה. ד"ה כרת   (זיד' לט.   'עי טז(:  ד' ל (טו

במכילתא שמות יב יז  (אכ  מאמר חקור הדין ח"ג פ"טבעשרה מאמרות  כ(אות ד  

 הובא ברש"י שם  



ששון             בראשית     שמן            

 ז

ומשלם, אלא מוכח דהוא משום קנס, זה אינו דלא היה רק מצוה קלה דהיינו 

 מיתה בידי שמים ולכן מת ומשלם. 

"אמרו לו והלא אף משה ואהרן שקיימו כל התורה כולה ומתו", בלא זה 

תחייב כרת והוא וזרעיו נכרתים, אבל עכשיו שאמרת הוה אמינא דאדם נ

שלא היה רק מיתה בידי שמים שהוא לבדו מת, כמו שכתבו תוס' פרק ב' 

, א"כ למה מתו משה ואהרן, אמר להו: מקרה אחד יחוריש יבמות יזדשבת

לצדיק ולרשע, פירוש דבימי משה היה חירם בעולם, כדאיתא ברבה פרשת 

 .ו פעם, א"כ הוצרכתי באותיטוישב

 

והלא לא היה יצה"ר בעולם היאך חטא  כלענינינו דאיתא בי"מ נחזור

אדם, ומשני דמצוה שלא לשמה גרים לו, מפני ששמש מטתו בפחזותו ביום 

"ושמרתם את המצות" אל תקרא  כאע"ש על פי דרכו. אף אנו נאמר דאמרינן

, המצות אלא המצוות, אם בא מצוה לידך אל תחמיצהו אלא עשה אותה מיד

, א"כ אדם סבירא כבור' יהודה ס"ל דלא דרשינן סמוכים אלא היכא דמופנה

ליה דמבעי ליה "ושמרתם את המצות" ללמוד שאין מחמיצים המצוה ולכן 

שימש מיד, וא"כ סבירא ליה דאינו מופנה ולא דרשינן סמוכים, וא"כ ס"ל 

דאין  , ולכן חטא, אך כיוןכגדכל אוכל נפש אפי' קצירה וטחינה מותר ביו"ט

, דקודם החטא מלאכי השרת היו כדיו"ט מכין לשבת קשה מה אכל בשבת

, אך אחר החטא מה אכל בשבת, אלא צ"ל כהצולין לו בשר ומסננין לו יין

 בישול לא חשיב הכנה אלא כמו ביצה ע"ש: כוכמו שכתבו התוס'

                                                 
שהרי האיסור ילפינן מדכתיב אל אשר יאכל לכל נפש וכו'  (גכיבמות ד' ד.   (בכ

וסמיך ליה ושמרתם וכו' היינו מלישה ואילך דוקא מותר, וכדהובא לעיל ריש אות 

 (וכסנהדרין ד' נט:   (הכדאדם הראשון נברא בראש השנה שהוא יום טוב   (דכזה  

בראשית ב טז ויצו  (חכעי' ב"ר פרשה י"ט אות ה   (זכבביצה ד' ב: ד"ה והיה  

שבת קמו. ד"ה  ל(סנהדרין נו:   (כטאלקים על האדם לאמר מכל עץ הגן וכו'  

והיינו דקאמרה "ואוכל", שאכלה כבר ]וגם השיאני, ר"ל גילוי  לא(כשבא  

 .עריות[



ששון             בראשית     שמן            

 ח

 

במה שאמרה חוה "הנחש השיאני" ואוכל. קשה ג"כ למה אמרה  גם

דכיון שאכלה חוה אמרה אני אמות וישא  כזא במדרשואוכל. י"ל דאית

אחרת, לפיכך פיתה לאדם לאכול. בילקוט סוף בראשית מקשה אדם נצטוה 

, ולאיבריו, וחוה נבראת כחעל עץ הדעת ולא חוה, אמר ליה כתיב "לאמר"

בשעה  ל"לאמר" זה גילוי עריות, רש"י פירש בשבת כטמצלעותיו. ובגמרא

השיאני" לשון נשואין, א"כ קשה ביותר, כיון שבא נחש על חוה, דריש "

ששאלה הקב"ה מה זאת עשית אכלת, והיא השיבה הנחש השאני שבא עלי' 

 גם כן.

ולדידי אתי שפיר, שהקב"ה שאל מה זאת עשית, פירוש למה האכלת לאדם, 

ומה שאתה יראת שתמות, הלא את לא נצטוות, ד"לאמר" קאי אגילוי 

י", לשון נשואין ואוכל, וא"כ ממה נפשך אני עריות, והשיבה: הנחש "השיאנ

חייב מיתה, דאם לאמר קאי אגילוי עריות אני ג"כ מצווה, דכל ז' מצות לא 

נתיחדו לאדם לבדו אלא לכל בני נח, ואם "לאמר" לאבריו, א"כ נצטוויתי 

 :לאעל אכילה

 

   

 

ו[ ובפרקי ר' אליעזר
א

איתא שבתוך עשר קללות שאשה נתקללה  

  ה לעדות.שאשה פסול

                                                 
 -ו  -

דכל מה דמכשיר רבא אינו אלא משום   ד(שם ד' נז:   ג(ד' ט:   ב(פרק יד   (א

דקרוב פסול לעדות, וא"כ אין עדותו רק לגבי השני שרבעו, וע"כ הוא כשר לגבי 

אבל בגוי דקרוב כשר, בזה מודה רבא לרב יוסף, דהוה ליה רשע ורשע  השני,

פסול לעדות, וע"כ היתה פסולה לעדות, במה שאמרה הנחש השיאני וכו'. אך יל"ע 

דלפי"ז משמע דגוי רשע פסול לעדות, ומנלן זה דרק "התורה אמרה" אל תשית 

סוף מצוה ע"ה רשע עד, אבל בגוי מנלן, וא"כ שוב תתכשר לעדות. שו"ר במנ"ח 



ששון             בראשית     שמן            

 ט

                                                                                                     
כ' דדין רשע דפסול לעדות אינו בגוי, ואולי דפסולו מצד רשע דתיאבון דהוא מצד 

חשש משקר וזה נוהג גם בגוי כמוש"כ המנ"ח שם. עוד יל"ע למה שכתב החינוך 

סוף מצוה כ"ו דגוי נהרג על פי עצמו, א"כ אדרבה גוי האומר פלוני רבעני נהרגים 

ות חוה. והנה לכ' משמע דרבינו מפרש דברי שניהם, והיה להקב"ה להכשיר עד

פרדר"א דרק בדיבורה עכשיו היתה פסולה לעדות, ולא לדורות, דהרי אין זה טעם 

שתפסל לעולם לכל עדות שבעולם. אך מפדר"א לא משמע הכי דהרי דומיא דשאר 

קללות קתני שהם לעולם, גם בילקוט פ' וירא על הפסוק ותכחש שרה איתא "מכאן 

ולות לעדות", וכ' רבינו בזית רענן עי' לעיל פ' בראשית דמקללה דחוה שהנשים פס

נפסלה, הרי דמפרש הדבר כפשוטו דהוא לדורות, וע"כ צ"ל דהוא רק טעם הדבר 

דלמה נפסלה לדורות, שהוא לעונש על מה שנפסלה גם עכשיו מעיקר הדין דה"ל 

, ועי"ז נפסלה כאומר פלוני רבעני, ]על ידי הנחש[, ונענשה על שנתפתתה לנחש

לעדות, ועל כן נפסלה לעולם, משא"כ אדם לא עבר עבירה חוץ מהאכילה, ולא 

נפסל במה שאמר שהאשה נתנה לו, ע"כ לא נפסל לא עכשיו ולא לעולם. ומדברי 

פדר"א אלו מובן הדבר למה אשה פסולה לעדות ב"נ, ומאי שנא מקרוב, וע"כ דהוא 

ני נח מפי הקבלה, וזה הוא הטעם. ויש מצד קללה דחוה, וצ"ל דהוא דין מדיני ב

ליישב בזה מה דק' בע"ז ד' ג. דאמרינן תבא אשת פוטיפרע ותעיד ביוסף שלא עבר 

עבירה ע"ש, וק' הא אשה פסולה גם בב"נ, ואיך תעיד. ולהנ"ל א"ש דהרי לעת"ל 

קאיירינן, והרי בשעת ימות המשיח יבוטלו קללות דאדם הראשון ]ועי' רמב"ן ריש 

[ וא"כ שוב תתכשר אשה לעדות. והערת רבינו מדברי הילקוט שמצד בחוקותי

חשש משקר נפסלו כמו בשרה, י"ל דבכל קללות דאדם וחוה אין נ"מ בין ישראל 

לעמים, אבל לענין פסול עדות, דהוא  דין  מדיני  התורה שאשה פסולה לעדות, 

וד דנפסלה בזה  אמרי' ניתנה  תורה ונתחדשה הלכה ]כשבת קלה.[, והרי כל היס

אינו אלא משום שבדיניהם קרוב כשר לעדות וכמוש"כ רבינו, ומזה יצא להם פסול 

, על שנפסלה לעדותה בחוה, אבל בדין ישראל שקרוב פסול, אשה לעולם, דנענשה

א"כ היה חוה נאמנת לומר שהנחש רבעה, "דהתורה אמרה" קרוב פסול לעדות 

שים מעדות, וע"כ הוצרכנו לטעם וכו', וא"כ לפי דיני ישראל אין טעם לפסול נ

אחר שהם חשודין לשקר, ק"ו משרה הצדיקת. וכ"ת א"כ קללה דחוה למה לי, 

תיפוק ליה מצד חשש משקר. י"ל דכיון דעדות דב"נ קיל דנידון בעד אחד וגם ע"פ 

קרוב, ה"נ לא היה לן לפסול אשה שאינו רק חששא בעלמא דמשקרת, ע"כ לא 

"ז לא דמיא פסול אשה דגוי ודישראל, וגם לעת"ל נפסלה רק בתורת עונש, ולפי

יוכשרו נשי ב"נ ולא נשי ישראל. ונ' דמ"מ בישראל פסול הגוף הוא וכדאמרי' 

בשבועות ד' ל. אנשים ולא נשים ]וכ"כ רש"י ב"ק פח.[, ודברי הילקוט אינם אלא 

כטעמא דקרא, וכ"כ ברש"ש מכות ד' ו. דנמצא א' מהעדים אשה אין אומרים נמצא 

' מהן קרוב או פסול עדות כולן בטלה, דאשה אינה עד כלל. ויתכן ליישב בזה קו' א



ששון             בראשית     שמן            

 י

פלוני רבעני לרצוני רשע הוא התורה אמרה  בוהטעם נ"ל דאמרינן בסנהדרין

"אל תשת רשע עד", רבא אמר אדם קרוב אצל עצמו ואין אדם משים עצמו 

בן נח נהרג ע"פ קרוב, וא"כ בדין היתה חוה  גרשע. ואמרינן פרק ד' מיתות

 :דפסולה לעדות שהרי אמרה "השיאני"

 

"ומפרי עץ אשר בתוך הגן" לשון נקיות זו  ארז[ בפרקי ר' אליעז

  האשה.

, ואם כן ידע באפשר שאסר לו הקב"ה תשמיש ביום, כמו שכתבנו לעיל

. גדפירוש "ושמרתם את המצות" לימד שאסור לתלוש לצורך אוכל נפש

בבחיי כתוב שעץ החיים ועץ הדעת היו להם שורש אחד ולמעלה נתפרדו, 

ובסוף פרק ב' דב"ב
ד

אילן מקצתו בארץ ומקצתו בח"ל כו' טבל אמרינן ד 

                                                                                                     
התוס' ב"ק ד' פח. ד"ה ויהא, שהק' איך ס"ד להכשיר עבדים לעדות, הא ילפי' ג"ש 

לה לה מאשה דפסולה, דכתיב אנשים ולא נשים ]ע"ש[, דהרי כ' הרמב"ם הל' ע"ז 

קן דאין לה זקן, מ"מ עבד דיש לו פי"ב ה"ג דאע"ג דאשה אין לה איסור השחתת ז

זקן אסור בו, והיינו דכה"ג לא ילפינן ג"ש דלה לה וכמוש"כ הכ"ם שם, א"כ ה"נ 

כיון דהטעם והסיבה דנפסלה אשה אינה אלא משום שטבעה נוטה לא לדייק, 

ומשקרת, א"כ עבד דיש לו טבע איש, ס"ד דיכשר, ולא נפסל אלא משום דאינו 

דאשה נפסלה משום פסול הגוף וכנ"ל, הרי גם אשה  "אחיו" ע"ש בב"ק, ואע"ג

שיש לה זקן לא תעבור ]וע"ש במל"מ ואכמ"ל בזה[ וא"כ ה"נ אף דלא חילקה 

תורה, ופסלה אשה לגמרי, מ"מ כיון דעיקר הסיבה הוא טבע אשה, אמרי' דאין 

למילף בזה מג"ש דלה לה. ועי' ג"כ בחינוך מצוה לז שאין האשה בדין עדות 

"ל טעם זה, וע"כ דבאמת טעמא בעי יך כיוון וישוב בדעת הרבה", ול"שהעדות צר

הא השוה הכתוב אשה לכל דינים שבתורה כדאמרי' בב"ק ד' טו. ועוד, מקראי, ד

לקוט הנ"ל בשרה. יא"כ מ"ש הכא, וע"כ דיש בזה טעם מיוחד, והוא הוא דברי ה

  "ק[.]ויש לפלפל לפי"ז בענין פסול אשה לדון, עי' תד"ה אשר שם, ודו
 
 - ז -
דהרי אין לפרש הפסוק ושמרתם וכו' דאין  ג(אות ה ד"ה נחזור   ב(פרק כא   (א

להחמיץ המצוה, שהרי באמת אסור לו לשמש תיכף, וע"כ ושמרתם וכו', ר"ל דרק 

 מלישה ואילך מותר ביו"ט, וע"כ תלש באיסור ]ועי' אות ה[ 



ששון             בראשית     שמן            

 יא

וחולין מעורבים זה בזה שיונקין זה מזה, וזה שאמרה הנחש "אף כי אמר 

אלהים לא תאכלו מכל עץ הגן", וא"כ כיון שעץ החיים מותר לאכול ממנו 

א"כ הוא הדין שעץ הדעת שרי דהא יונקים זה מזה, ולמ"ד
ה

דחטה היתה   

, א"נ משום דהוי וחטה אין לה יניקהאתי שפיר, כדאמרי' בבבא בתרא ד

 .זמועל בהקדש כמ"ש בשל"ה וכתבו התוס' במעילה

 

 שנים דוקא.  אאדם מאשתו ק"ל רשלמה פי ח[ טעם

שהה עם אשתו עשר שנים ולא ילדה יוציא ויתן  בנ"ל דאיתא ביבמות

כתובה, ולא שנו אלא בדורות ראשונים ששנותיהם מרובים אבל בדורות 

ם מועטים שני שנים ומחצה וכו' וחד אמר שלשה שנים האחרונים ששנותיה

כנגד ג' פקידות, פירוש שבראש השנה זמן הפקידה, ומסיק ולא היא דמאן 

ימי שנותינו בהם שבעים "תנא לי' מתני' רבי, ובימי דוד אמעיט שני דכתיב 

שנה" עד כאן, וא"כ יש לומר איפכא כיון דחיינו ע' שנה, יש לבטל עשר 

ית משנותיו, וא"כ אדם הראשון שחי תתק"ל שנים רשאי שנים חלק שביע

להמתין שביעית משנותיו, דהיינו קל"ג שנה פחות חדש ומחצה, לכן לאחר 

ק"ל שנה חזר אליה, כי אף שלא תפקד עד פקידה שלישית לא יהי' יותר מן 

 קל"ג שנה:
 

 

   

 

 

                                                 
 .כנראה שחסר כאן ז( א"כ לא ינק מחבירו  ו(סנהדרין ד' ע:   ה( ד' כז:ד( 

 -ח  -

 סד.: ב(כדאיתא בעירובין ד' יח:   א(



ששון             בראשית     שמן            

 יב

 

אין , ט[ "ויאמר אלהים הן האדם היה כאחד ממנו" גומ' "ועתה"

"פן ישלח  תה אלא תשובה מלמד שפתח לו הקב"ה פתח של תשובה.וע

ידו" וגומר "ויגרש את האדם וגו' לשמור את דרך עץ חיים. והאדם 

 ".ידע את חוה אשתו

 וקשה סמיכות גם המשך הפסוקים. 

גדולה דרך ארץ שקדמה לתורה כ"ו דורות, שנאמר  אנ"ל דאיתא במדרש

ים" זו תורה. בהגהות מיימון פ"ג "לשמור את דרך" זו דרך ארץ, "עץ החי

אמרינן "ואספת דגנך"  במהלכות תלמוד תורה כתוב: ובריש כיצד מברכין

יפה תורה "עם" דרך ארץ, ופיר"ת דרך ארץ  גואמרו נהוג בהן דרך ארץ,

יחלוקו יורשי הבעל "עם" יורשי האב, ש"מ  דעיקר כדאמרינן פרק החולץ

יים עם האשה אשר אהבת" יורשי האב עיקר. וקשה דהא כתיב "ראה ח

דחיים היינו  הואשה אינה עיקר מהחיים. וי"ל דדרשינן פרק קמא דקדושין

מיתה ויום הכיפורים מכפרים  ואומנות ואשה עיקר מאומנות. והא דאמרינן

"עם" תשובה, ואמרינן יום הכיפורים לא בעי תשובה, תשובה בעי י"ה, 

התשובה, שעשה כבר אלמא תשובה אינה עיקר, וי"ל דהכי קאמר "עם" 

בעינן יום הכפורים, דאין בא לומר שצריך שניהם. א"נ להכי קאמר "עם" 

התשובה דהיא עיקר לגבי מיתה. ועי"ל דאפי' לרבי דמהני י"כ מכרת, מ"מ 

כפרה גמורה לא הוי אלא בתשובה, דאם לא כן למה נחרב בית המקדש 

נו אלחנן אומר בעוונות, כיון דיום הכפורים מכפר חוץ מג' דברים. ורבי

 זדאדרבא תורה עיקר וכו', ע"ש הא דכתיב אשה עיקר מאומנת, כדאמרינן

במה אשה עזרתו לאדם א"ל מביא חטים חטים כוסס פשתן פשתן לובש וכו', 

וא"כ היינו בעבודת האדמה, דאף שנגמר אינו מוכן לאכול וללבוש אלא על 

ן מיתה לרצונו ידי אשה. בספר י"מ כתב דאדם הראשון היה מקבל עליו די

                                                 
 ד(אבות פ"ה מ"ב   ג(ברכות ד' לה:   ב(ויק"ר פרשה ט אות ג ]בשינוי לשון[   (א

 יומא פה ח(יבמות ד' סג.   ז(יומא ד' פה:   ו(ד' ל:   ה(יבמות ד' לח:  



ששון             בראשית     שמן            

 יג

לכפר על עצמו, וכ"כ בשל"ה, והקב"ה בא ללמדו שמיתה אינה מכפרת בלא 

מיתה מכפרת "עם" התשובה, אלמא תשובה עיקר, אך פן  חתשובה כדתנן

יאמר אדם הלא כתיב "ראה חיים עם האשה", ואשה אינה עיקר מהחיים, 

עדן  לכן "וישלחהו ה' מגן עדן לעבוד את האדמה אשר לוקח משם", דבגן

הכל נגמר דוגמת לעתיד יהי פסת בר בארץ גלוסקאות וכלי מילת ואין צריך 

לסיועת אשה, אבל חוץ לגן עדן יראה שאשה עיקר, "לשמור את דרך" זו 

דרך ארץ "ועץ החיים" זו תורה, אלמא דרך ארץ עדיף מדאקדמי' קרא, 

וא"כ הא דתנן יפה תורה "עם" ד"א, ד"א עיקר והוא הדין מיתה ויום 

כיפורים מכפרים "עם" התשובה, תשובה עיקר וזה שאמר הכתוב "ויגרש" ה

מלמד שהראה לו חורבן בית המקדש
ט

, דקשה הלא י"כ מכפר, וא"כ למה 

נחרב, אלא צ"ל דתשובה עיקר והם לא עשו תשובה, לפיכך נחרב אף 

שעברו עליהם י"כ, "ועתה", כיון שראה אדם שאשה עיקר, "והאדם ידע" 

ר "ועתה" כיון שאני מלמדו להועיל שתשובה עיקר, א"כ וגומר, וא"כ אמ

"פן ישלח ידו ואכל וחי לעולם", בלא זה היה מקבל על עצמו מיתה מרצונו 

שיהיה לו כפרה, אבל עתה ירצה לחיות, לכן "וישלחהו מגן עדן" וגו', דאף 

 :ישתשובה עיקר, מ"מ צריך ג"כ מיתה לעון כזה, כדאיתא בחלוקי כפרה

 

לפי פשוטו של מקרא כתיב "ואל קין ואל מנחתו לא  ן והבלי[ בענין קי

נדחקו בזה שהביא  אשעה", ולא מצינו למה, הלא לא חטא עדיין, והמדרשים

 מן הגרוע. 

שאותו יום עצרת וקרבן עצרת היא שני  בולי נראה לפרש דאיתא במדרש

לחם ושני כבשים, הכבשים הם שלמים, וחלביהם קרב, ושתי לחם נאכלים 

כל כהן שאינו שוקל חוטא,  גם. ובמנחות דף מו: מביא משנה משקליםלכהני

                                                 
 זה חומר דחילול השםעי' יומא ד' פו. ואולי דהיה ב י(ב"ר פרשה כא אות ח   (ט

 -י  -

 פ"א מ"ד   ג(ב"ר פרשה כב אות ד' ועי' בפירוש מהרז"ו שם   ב(ב"ר כב ה   א(



ששון             בראשית     שמן            

 יד

אלא שהכהנים דורשים מקרא זה לעצמן "וכל מנחת כהן כליל תהיה לא 

תאכל", הואיל ועומר ושתי לחם שלנו היאך נאכלים, ופריך אטו תודה 

ולחמה מי לא מנדבי כהנים ואכלי, ומשני לחמי תודה לא אקרי "מנחה", 

"מנחה חדשה לה"'. ובמאמר חיקור דין  ד"מנחה" שנאמר שתי לחם אקרי

ח"ד פי"ט כתב לפיכך קין נתעורר תחלה לכהונה, שאלו נתרצה לו בשביל 

עצמו היה מתחנך ג"כ בשביל אחרים, וכתיב ביה "הלא אם תטיב שאת", 

שכן אמרה תורה יבוא זכאי ויכפר על החייב, עכ"ל, ורש"י פי' במנחות 

מנחת כהן כליל תהיה לא תאכל" אלא גבי מנחה  לא דריש "וכל הוריב"ז

 שכהן מביא בפני עצמו, 

וא"כ הכל אתי שפיר, שאמר: "ויהי מקץ ימים", היינו עצרת, "ויבא קין 

מפרי האדמה מנחה לה'", שלא רצה לאכול הלחם רק לה', דס"ל לפי שהוא 

כהן מנחתו כליל. אך קשה הלא תודה ולחמה מנדבי כהנים ואכלי, לזה אמר 

"מנחה לה'", ותודה אינה נקראת "מנחה" אבל שתי לחם היא "מנחה", 

לפיכך לה' דוקא. "והבל הביא גם הוא מבכורות צאנו ומחלביהן", כדין זבחי 

שלמי צבור שחלבהן קרב והבשר נאכל, לכן "וישע ה' אל הבל ואל מנחתו", 

שירד אש מן השמים וליחכה קרבנו, "ואל קין ואל מנחתו לא שעה", כי 

דין ששתי לחם נאכלין, אע"פ שכהן הקריבם מ"מ עכשיו הוא קרבן צבור. ה

"ויחר לקין מאד ויאמר ה' אל קין למה חרה לך וגו' הלא אם תטיב שאת", 

פי' שאתה מכפר על אחרים  כמו שכתב הוא א"כ דין הוא להיות נאכל ולא 

 לשרף. וצ"ל דס"ל דלחם אינו מעכב כבשים לפיכך נתקבל קרבן הבל. 

י"ל דטעה קין, דאיתא בזוהר פרשת תצוה שמביאין שתי לחם  מיני א

של חמץ בעצרת אבל כל המנחות באות מצה, והטעם כדי להכניע היצה"ר 

בעצרת לאתוקדיה על מזבחא. ובספר יונת אלם הניחו בקושיא דהא קיי"ל 

ששתי לחם נאכלין לכהנים ואין למזבח כלום ע"ש ולא כתב התירוץ. 

                                                 
 המחייב כהנים לשקול   ה(ויקרא כ"ג ט"ז   (ד



ששון             בראשית     שמן            

 טו

לחם הבאות בפני עצמן שהם לשריפה כדאי' במנחות ואפשר דמיירי בשתי 

דף מו: וע"ש דף ע"ד ע"ב בפי' רש"י אבל לשון על מזבחא אינו מיושב, 

שאינן נשרפין ע"ג המזבח אלא בבית הדשן, א"כ י"ל שקין סבר שישרפו 

שתי הלחם לבער היצה"ר, לזה אמר לו הקב"ה "הלא אם תטיב שאת", 

יע היצר, "ואם לא תטיב לפתח חטאת פירוש במעשים טובים יש לך להכנ

 רובץ":
 

י"ל שקין סבר שהבל פגל קרבנו דאיתא במנחות דף טו. השוחט  י נמיא

את הכבשים לאכול לחם למחר הלחם מפוגל, והכבשים אינן מפוגלי', ופריך 

בגמרא ומה המפגל אינו מתפגל הבא לפגל ולא פיגל אינו דין שלא יתפגל, 

רינן ומה המחלל אינו מתחלל הבא לחלל ולא וכתבו התוס' ובריש מכות אמ

חילל כגון עדים זוממין אינו דין שלא יתחלל, ולזה אמר לו הקב"ה "למה 

חרה לך", שאתה ס"ל שקרבנך נתחלל ומכח זה יהיה קרבנו של הבל ג"כ 

מחולל מכח ק"ו כדאמרינן לעיל, "הלא אם תטיב שאת", בזוהר "שאת" זה 

ת, שגזל תאומתו של הבל, והיא היתה אח"כ אֵשֶּׁ
ו

, אתה חלל, מק"ו המחלל 

 מתחלל, אלא ע"כ המחלל אינו מתחלל, א"כ המפגל ג"כ אינו מתפגל:

 

פריך רבינא א"כ  חבאבן הרגו להבל, דבמכות זיתורץ מאן דאמר ובזה

בטלת תורת עדים זוממין ומה הסוקל אינו נסקל הבא לסקול ולא סקל אינו 

כו' אדם ההורג את חבירו באבן,  שלא יסקל, ופר"ת מה הסוקל אינו דין

דרוצח לעולם בסייף, הבא לסקל עדים זוממים. בלא זה לא רצה קין להורגו 

באבן, דהוה אמינא דסוקל נסקל דאל"כ בטלת תורת עדים זוממין מק"ו, 

אלא דסוקל נסקל, ודין ד' מיתות מי שנתחייב סקילה או נופל מן הגג או חיה 

ה שאין זה ק"ו גבי פיגול וחילול, א"כ דורסתו, אבל עכשיו שלימדו הקב"

הסוקל אינו נסקל רק רוצח לעולם בסייף, ובאותו הפעם לא היה חרב 

                                                 
 ד' ב.  ח(ב"ר כב ח   ז(נדצ"ל אח"כ חללה, א"כ אתה חלל   (ו



ששון             בראשית     שמן            

 טז

בעולם עד שבא תובל קין "חורש נחשת וברזל". וזה שכתב הי"ח בשם 

הזוהר שהשליכו הקב"ה לקין לארץ תחתיות ושם נתירא מפני להט "חרב" 

 המתהפכת. 

ג או נמסר למלכות או לסטים באים עליו, מי שנתחייב הר טדאמרינן י נמיא

ובאותו הפעם לא היה אדם בעולם, וזה שכתב התנחומא כיון שהרגו אמר 

נתכנסו בהמה וחיה ולתבוע  יא. וזה שאמר המדרשיאנה אברח מפני אבי ואמי

דמו של הבל, אמר הקב"ה לכן אני אומר כל הורג קין יהרג, בהרג יהרג, 

קילה, וא"כ חיה דורסתו, והשיב הקב"ה דהם ס"ל שהרגו באבן נתחייב ס

 בהרג יהרג דרוצח בסייף:

 
 

וחד אמר בא נחש הקדמוני לתבוע דמו של הבל, אמר לו הקב"ה לכן 

', קשה למה כינהו בשם קדמוני, ועוד נחש אני אומר כל הרג קין להרג יהי

 מה בעי הכא, ועוד מאי "לכן" אני אומר. 

ן עצרת כדאמרינן לעיל בו ביום ונראה דהבל הקריב מבכורות צאנו לקרב

שנבראו הוציאו תולדות, וא"כ שלא כדין עשה במה שהקריב מבכורות, 

. אמרינן יבדקי"ל דבר שבחובה אינה בא אלא מן החולין כדאיתא ריש חגיגה

בתמורה ]דף כה.[ אמר על הבכור עם יציאת רובא להוי עולה, בכור הוי או 

רב ודברי תלמיד דברי מי שומעים,  עולה הוי, אמר לי' מאי תבעי לי' דברי

 יגפירוש פשיטא דהוי בכור שהקב"ה צוה שיהי' בכור. ואמרינן בסנהדרין

אין טוענין למסית, מנא לן מנחש הקדמוני שהיה לו לטעון הרבה טענות, 

דהיינו דברי רב ודברי תלמיד כולי, ומפני מה לא טען הקב"ה לפי שלא טען 

פטור עצמו בטענה זו וי"ל דוקא הנחש הוא. והקשו תוס' א"כ כל מסית י

שלא נצטוה שלא להסית יש לה טענה זו, אבל אחרים כבר היה להם ללמוד 

מנחש, א"כ יפה אמר בא נחש "הקדמוני" לתבוע דמו של הבל, לפי שהוא 

                                                 
 ד' כט. יג(ד' ז:   יב(ב"ר כב יב   יא(שלא יהרגוהו הם   י(  .כתובות ד' ל( ט



ששון             בראשית     שמן            

 יז

קדמוני, א"כ יש להם טענה דברי רב ודברי תלמיד, אלא ע"כ אין זו טענה, 

ם יציאת רובא להוי שלמים, וא"כ א"כ אי אפשר שאמר הבל על הבכור ע

עשה כדין, וקין הרגו שלא כדין. השיבו הקב"ה לכן אני אומר כל הרג קין, 

כלומר טענת דברי הרב ודברי התלמיד טענה מעלייתא, אך לא יכולתי 

לטעון עבורך, שאתה מסית, אבל עכשיו בעד קין אני אומר, כלומר אני טוען 

 עבורו שאינו מסית:

 
 
 

 כן הוא ברקנט.  פרשה ציצית, ,ין אל הבל אחיוק יא[ ויאמר

הנה למאן דאמר
א

 בבניסן נברא העולם וס"ל בפסח היה, כמו שכתב הילקוט 

בשם פרק ר' אליעזר, ואמרינן סוף פרק קמא דפרה, חטאת הצבור וכו' 

כשרים מיום שלשים והלאה וכו', הפסח כשר מיום ח' והלאה. והנה קין ס"ל 

"ושמרתם את החקה הזאת  ד. ובחיי פירשגיום ל' דאין רשאים להקריב קודם

למועדה מימים ימימה" קאי אחקת הפסח, כלומר שתשמור השנה להקריב 

הפסח כהלכתו שאם עדיין הגדיים וטלאים קטנים אז יתעבר שנה, ואע"ג 

אמרינן שאין מעברים לא מפני הגדיים וטלאים, מ"מ  הדבסנהדרין פ"ק

הזאת  אמרינן "ושמרת את החקה ווביןעושים אותו סעד לשנה, ובמס' עיר

למועדה מימים ימימה", מימים ולא כל ימים פרט לשבתות וי"ט, וחד אמר 

בכל יום יש לו תפילין  זבחקת הפסח הכתוב מדבר, ואיתא במדרש שלח לך

בראשו ובזרועו, והוא סימן שלא יחטא, בשבת אין לו אות, אמר לו הקב"ה 

ויאמר קין אל אחיו" פרשת  ציצית, "ועשו להם ציצית", א"כ יפה אמר "

                                                 
 

 -יא  -

גם קרבן פסח ]אולי דס"ל דדין ק"צ עליו דבא  ג(רמז ל"ה   ב(ר"ה ד' י:    (א

בילקוט רמז  ז(ד' צו.   ו(סנהדרין ד' יא.   ה(שמות יג י   ד(בכנופיא כיומא ד' נא.[  

 ש"נ  



ששון             בראשית     שמן            

 יח

דמכח ציצית מוכח ששבת לאו זמן תפילין, וא"כ ושמרת למה לי שאין 

מניחין תפילין בשבת וי"ט, דזה נלמד מכח ציצית, אלא צ"ל ושמרת קאי 

אחקת הפסח כפירוש הבחיי שצריך לעבר מפני גדיים וטלאים, וא"כ אסור 

להקריב בעודן קטנים, והבל עשה שלא כדין
ח

 :ט, ולכן הרגו
 

 

יב[ במדרש 
א

בקין אמר לו מה נעשה  ם הראשון"בשעה שפגע אד 

בדינך א"ל עשיתי תשובה ונתפשרתי אמר לו כך הוא גדול כח של 

 , וזה תמוה. "תשובה, מיד פתח ואמר מזמור שיר ליום השבת

"מזמור  גשני הוי עלמא וחד חרב שנאמראלפי שית  בנ"ל דאיתא בפרק חלק

"יחיינו מיומים".  ד", ורב קטינא אמר תרי חריב שנאמרשיר ליום השבת

ובפרק ר' אליעזר והוא בילקוט לא עבדו ישראל במצרים אלא שעה אחת 

]סוף  מיומו של הקב"ה, דהיינו פ"ג שנה ושליש, וכן הוא "בזרע בירך"

, וא"כ יום בלא לילה הוא אלף ה, והיינו חלק י"ב מאלף שנהפרשת בראשית[

הוי אלפים שנה, וזה דעת רב קטינא דאמר תרי חריב שנה, ויום ולילה 

בלא יום, ולכן הוי שית אלפי  ודבעינן יום ולילה, והעולם הזה דומה ללילה

שנה, אבל שבת הוי לילה ויום, ולכן קדמה תורה אלפים שנה לעולם דוגמת 

המהלך במדבר  זשבת דהוא שני אלפים, וזהו הטעם המאן דאמר בערובין

                                                 
ק' דאינן מז'  ט(דעדיין לא עבר על הקרבן ל' יום ]ויל"ע דהרי בקומתן נבראו[   (ח

 ות ב"נ, ואינו חייב מיתה על זהמצו

 

 

 -יב  -

שהוא  ה(הושע ו ב   ד(תהלים צב א   ג(סנהדרין ד' צז.   ב(פרשה כב אות יג   (א

פסחים ב:   ו(יומו של הקב"ה שנא' אלף שנים בעיניך כיום אתמול ]תהלים צ' ד'[  

 הוא במס' שבת ד' סט ז(



ששון             בראשית     שמן            

 יט

שבת מונה יום א' ומשמר אח"כ ששה ימים כמו אדם ואינו יודע אימת 

 הראשון ששמר שבת ואח"כ ימי החול. 

כתוב שאדם  ]בעשרה מאמרות מאמר חקור דין ח"ד פ"ג[ בי"מ

הראשון ידע ביום חטאו שיחיה אלף שנה ולכן גזר על עצמו תענית תתק"ל 

רי שנה כמנין ימי חייו, ששייר לדוד ע' שנה. אך אדה"ר סבר כרב קטינא ת

חריב דיום הוי אלפים שנה, ומה שלא יהי'
ח

משום דתשובה  טרק אלף שנה 

ואמר עשיתי תשובה ונתפשרתי, א"כ תשובה  טעושה מחצה, אך כשבא

עושה כולה, א"כ למה אני חי רק אלף שנה, אלא צ"ל דיום שלם עם הלילה 

הוי רק אלף שנה, לכן אמר "מזמור שיר ליום השבת" דלא יהיה רק חד 

 :יחריב

 

בשם הזוהר יאות הוא אלו הניח אדם לדוד מאה שנה.  יאדזש"א ואפשר

דאיתא בא"ח סי' רס"א דג' מילין ורביעי הוי תוספת שבת וג' רביעי מיל הוי 

בין השמשות, א"כ הוי ד' מילין, ושיעור מיל הוי רביעית שעה וחלק עשרים 

דפ"ג , א"כ ד' מילין הוי שעה וחומש, וא"כ הוי ממש ק' שנה, יבמן השעה

שנה ושליש הוי שעה, ועוד חומש מן השעה הוי ט"ז ושני שלישים, סך הכל 

. ומצאתי כתוב בגלי' רזיא יגמאה שנה, וזה הי' לאדם ליתן לדוד דוגמת שבת

בשם הזוהר, ק' שנה קודם דישתלם אלף שתיתתא ידליק הקב"ה בוצינא 

 ן הוא:ונכו ידלשבת כבר נש דמדליק בוצינא לשבת, והוא הדבר אשר דברנו

 

   

                                                 
תמות, ויומו של הקב"ה  דכתיב ]ב יז[ ביום אכלך ממנו מות ט(צ"ל יחיה   (ח

דיום ולילה אינן רק אלף שנה  י(אלפים שנה, ע"כ דתשובה הועיל לכפר רק חציו  

דהיינו י"ח  יב(דזה שאמרו   יא(]וע"ע חשבון כיו"ב בפני יהושע גיטין ד' פח.[  

 יד(צ"ע למה יתן רק כשיעור מה ששבת יותר מיום שבימי החול   יג(רגעים  

 .ומש קודם הלילה, וזה אצל הקב"ה ק' שנהדאדם מדליק הנר שעה וח



ששון             בראשית     שמן            

 כ

"ויהי בהיותם בשדה" על מקום בית המקדש היו  איג[ במדרש

 : בנ"ל דלא היו רוצין לשחוט שחוטי חוץ .מדיינין

 

יד[ אמר רבי יצחק לא היה צריך להתחיל התורה אלא מהחדש הזה 

לכם שהוא מצוה ראשונה שנצטוו בה ישראל, ומה טעם פתח בבראשית 

להם נחלת גוים", שאם יאמרו משום "כח מעשיו הגיד לעמו לתת 

וכו', עיין אומות העולם לישראל לסטים אתם שכבשתם ארץ ז' עממים 

 , וזה תמוה. אברש"י

נ"ל דאיתא בספר עשרה מאמרות, "בראשית" נוטריקון בא' בתשרי נברא 

עולם, ואע"ג דבכ"ה באלול נברא עולם שיום הששי היה ראש השנה, אתיא 

 גחרין כשרים וכו', ריש פ"ד דסנהדריןשטרי חובות המאו בכהא דתנינן

אמרינן אחד דיני ממונות וא' דיני נפשות בדרישה וחקירה ופריך והתנן 

שטרי חוב המאוחרין כשרים, ואי ס"ד דבעינן דרישה וחקירה אמאי כשרים, 

ומשני דבר תורה אחד דיני ממונות ואחד דיני נפשות בדרישה וחקירה, 

עי דרישה וחקירה שלא תנעל דלת כו', ומפני מה אמרו דיני ממונות לא ב

ועוד תירץ כאן בדיני קנסות כאן בהודאות והלואות, א"נ כאן בדין מרומה 

אמרינן "עמד וימדד ארץ ראה ויתר גוים",  דכאן בדין שאינו מרומה. ובגמ'

מה ראה ז' מצות שקבלו עליהם בני נח ולא קיימום, עמד והתיר, ובמדרש 

"לא תחיה כל נשמה", וחד אמר ממונם  ותיבחד אמר דמן התיר דכ התזריע

 "ואכלת את כל העמים". זהתיר דכתיב

                                                 
לכ' ר"ל שהקריבו כל אחד במקום אחר, וחששו שהקריבו  ב(פרשה כב אות ז   (א

בחוץ, וע"כ כל אחד רצה שבמקום שהקריב יבנה המקדש, וצ"ע דברמב"ם הל' בית 

 הבחירה  פ"ב ה"ב כ' דקין והבל הקריבו במקום המקדש, א"כ אין כאן מחלוקת

 -יד  -

הוא בשמיני  ה(ע"ז נ:   ד(ד' לב.   ג(שביעית פ"י מ"ה   ב(אשית א א  בר א(

 ח(צ"ל ואכלת את שלל אויבך, שם יד   ז(דברים כ יז   ו(פרשה יג אות ב  

בראשית ב טו כדאי' בסנהדרין 
ט

 ד' נו:



ששון             בראשית     שמן            

 כא

וא"כ הכי פירושו, "לא היה צריך להתחיל אלא מהחדש הזה לכם" שהיא 

 חמצוה הראשונה, אע"ג דילפינן ז' מצות בני נח מבראשית מפסוק "ויצו"

", למצות בני נח. וצ"ל ומפני שכתיב "לא תחי' כל נשמה 'לנו'מ"מ מה 

ויקשה לנו היאך רשאים להורגן, ולכן כתב לנו מצות ב"נ, לידע שצוה להם 

לכן התיר דמן. א"כ קשה "מה טעם פתח  הקב"ה ז' מצוות, ולא קיימום,

בבראשית", פירוש במלת בראשית אלא
ט

הוי למכתב בתחלה, בלא זה הוה  

אמינא דאתא להורות א' בתשרי נברא עולם, ואע"ג דנברא בכ"ה באלול, 

רי חוב המאוחרין כשרים, אבל השתא דאמרת שכתב משום דיני נפשות שט

דלא יקשה לך למה התיר דמן, ובדיני נפשות מאוחרין פסולין, ומשני "כח 

מעשיו הגיד לעמו לתת להם נחלת גוים", פירוש שבא להתיר ממונם כאידך 

מאן דאמר, וא"כ הוי דיני ממונות המאוחרין כשרים, וזה שאמר הכתוב "כח 

"ידיו אמת ומשפט", פירוש דהוי ממונא ולא קנסא רק אמת  ישיו"מע

"העשוים  יאומשפט, ובדיני ממונות מאוחרים כשרים, "נאמנים כל פיקודיו"

דין אמת לאמתו לאפוקי דבדין מרומה בעי  יבבאמת וישר", דכתבו התוספת

 דרישה וחקירה, ומאוחרין פסולין:
 

 

של בזוזים אתם  טו[ במדרש שמא יאמרו אומות העולם אומה

שכבשתם ארץ ז' עממים והם אומרים הלא אתם בזוזה היא בידכם, הלא 

"כפתורים היוצאים מכפתור השמידום וישבו תחתם" אלא העולם 

 .ומלואו של הקב"ה, ברצונו נתנה להם וברצונו נטלה מהם ונתנה לנו

                                                 
וכו' ובפסוק שלאחריו כתיב: מעשה ידיו  י(בדפוסים: לא והגהתי: אלא וק"ל   ט(

ובסמוך: סמוכים לעד לעולם "עשוים וכו'   יא(כל פקודיו  אמת ומשפט נאמנים 

 מגילה ד' טו: ד"ה זהו  יב(



ששון             בראשית     שמן            

 כב

, וא"כ בהלא אמרי אינשי "בתר גנבא גנוב וטעמא טעים" אומקשה הרא"ם

כתב מפני  דשהשיבה להם ואתם הלא בזוזה היא בידכם. והנה ברמב"ם גמה

מה אני אומר קדושה ראשונה לא קדשה לעתיד לבא, וקדושה שניה קדשה 

לעתיד לבא, שקדושה הראשונה היה בכבוש ואתיא כבוש ומבטל לכבוש, 

פירוש כשכבשוהו הגוים בטל כיבוש ישראל, אבל בקדושה שניה היה 

י כבוש ומבטל לחזקה. ומקשה הכסף משנה הלא בחזקה קנוהו ולא את

בקדושה הראשונה עשו ג"כ חזקה בקרקע וכי עדיף חזקה בלא כיבוש 

תירץ דבחזקה בעינן דעת הנותן  המחזקה וכבוש. ובתוס' י"ט סוף עדיות

ובקדושה הראשונה לא היה דעת הנותן שכבשוהו בע"כ אבל בבית שני היה 

. וא"ת בקדושה ראשונה היה ג"כ דעת הנותן, כרש מלך פרס צוה שיעלו

, וא"כ יש לחוש שיאמרו ודעת הקב"ה והוי דעת הנותן היה שגוים יטלוהו

אומות העולם אומה בזוזה אתם שכבשתם ארץ ז' עממים ולא הי' דעת 

הנותן. והם אומרים ואתם הלא בזוזה בידכם, בשלמא אם הי' לכם חזקה, לא 

כם בכבוש ואתי כבוש ומבטל אתי כבוש ומבטל חזקה, אבל אתם היה ג"כ ל

שהיה לכם דעת הנותן שהעולם ומלואו של הקב"ה, והוא נתנה  זכבוש, וא"ת

 לכם, דא"כ ברצונו נטלה מכם ונתנה לנו, והוי ממש כדברי תוי"ט:
 

 

איתא בכתובות דף לג: בתוס' ד"ה דלמא  .הקב"ה עם קין טז[ ויכוח

שחבשוהו ב' או ג'  ונקה מגלות, תימה לר"י היכי שייך גלות אם מת אחר

ימים, הא אמרינן במי שאחזו שחט בו שנים או רוב שנים אינו גולה חיישינן 

שמא הרוח בלבלתו ואע"ג דגבי מיתה אין חילוק גבי גלות יש חילוק. וי"ל 

כו' דוקא כששחט בו שנים או רוב ב' חיישינן שמא הרוח בלבלתו דבקל 

                                                 
נדצ"ל: מה תשובה  ג(ברכות ה:   ב(בראשית א א ד"ה אומרים, בשינוי ע"ש    (א

 ז(עכ"ד התוי"ט   ו(פ"ח סוף מ"ו   ה(  ע"ש הל' בית הבחירה פ"ו הט"ז ד(וכו'  

  .בדפוסים: וא"כ, והגהתי: וא"ת

 



ששון             בראשית     שמן            

 כג

ו, דיכולין לשמור יפה הרוח מבלבלו אבל בשאר חבלות אין הרוח  מבלבל

מבלבול הרוח לכרוך על המכה שום דבר עכ"ל. והנה שם אמרי' ג"כ שמא 

בלא פרכוס.  דמיירי אהוא קירב את מיתתו ע"י פרכוס, וכ"כ ביבמות דף כ'

אמרינן אמר רב יהודה בריה דרב חייא מלמד שעשה קין  בבגמרא בסנהדרין

ודע מהיכן נפשו יוצאת, בהבל אחיו פצעים פצעים חבורת חבורת שלא היה י

עד שהגיע לצוארו, ואמר רב יהודה בריה דרב חייא משום שפתחה ארץ את 

כל דמי' נבלעין  גפיה וקבלתו לדמו של הבל שוב לא פתחה. ובתוספות

בארץ, אלא שרישומן ניכר, ושל הבל אין רישומו ניכר ע"כ. וקשה מנ"ל הא 

 דלא היה רישומו ניכר. 

                                                 
צ"ל לח. ]שו"ר כן  ד(שם ד"ה מיום   ג(ד' לז:   ב(צ"ל קכ: תד"ה חיישינן   (א

 [ ד"ה ואמר שמואלפוס ראשוןבד

 

 

"אי הבל אחיך" והשיב "לא ידעתי השומר אחי  ונ"ל דאמר הקב"ה לקין

אנכי", אנכי לא הרגתיהו לגמרי שמא הרוח בלבלתו או ע"י פרכס, מאי 

אמרת היה לי לשמרו כמ"ש תוספות, ולזה אמר "השומר אחי אנכי", וכי 

מחויב אני לשומרו, שהרי הקב"ה דן לקין בגלות כדין שוגג שלא היה ללמוד 

בו תוספות. ולזה אמר הקב"ה "קול דמי אחיך ממי, ובגלות פטור כמו שכת

מפרש"י לענין פרכוס דאי היה בתחלת  דצועקים" וגו' בחולין דף ל"א

שחיטה, מחמת כח וחיות הבהמה זינקה למרחק, ואי הוה באמצע שחיטה לא 

היה בה כח כ"כ לזנק הדם למרחק עכ"ל, וא"כ הכא נמי אפשר להכיר אם 

ך הארץ בלעה הדם שלא היה רשומו פרכס בעוד חיותו בו או לאח"כ. א

ניכר, לכן אמר הקב"ה "קול דמי אחיך צועקים אלי מהאדמה", שאני יודע 

היכן הדם ניתז, וא"כ אתה חייב גלות, לאחר שחיטה פרכס, וזה שאמר 

המדרש משל לשנים שאחד שאל לחבירו מי הרג לזה אמר ליה אנא בעי 

הקב"ה הרגו, ולפ"ז א"ש לגבך ואת בעי לגבי כו', וכי סלקא דעתן ח"ו ש



ששון               נח            שמן       

 כד

שאמרינן שמא הרוח בלבלתו, וא"כ הקב"ה הרגו, וזה שאמר הכתוב "קול 

 דמי אחיך צועקים אלי", משל לשנים כו':
 

 

 נשלם פרשת בראשית.

 
   

 
 -פרשת נח  -

 
]בארץ  וגו'כתיב למעלה מהענין. וירא ה' כי רבה רעת האדם  א[ מה

. קשה מאי "בארץ" ומה "כל .וכל יצר מחשבות לבו רק רע כל היום[

 היום", ומאי "רק רע". 

מ"מ נברא אדם יחידי להגיד גדולתו של  אנ"ל דאיתא בסנהדרין פרק ד'

הקב"ה שאדם טובע כמה מטבעות בחותם אחד וכולן דומין זה לזה והקב"ה 

 אין בטבע כל אדם בחותמו של אדם הראשון ואין א' דומה לחבירו. ומפני מה

לזה וכו' בג' דברים אדם משתנה מחבירו בקול ובמראהו  פרצופיהן דומין זה

משום ערוה. פירש רש"י שלא יתחלף לאשה בבעלה לא ביום מפני המראה, 

ובלילה מפני הקול. וק' מאי פריך מפני מה אין פרצופיהם כו', דהא קאמר 

לעיל מיניה להגיד גדולתו וכו'. לכן צ"ל דהיה לו לברוא שנים או שלשה 

צופיהם דומים, ויהיה הנס יותר גדול שטובע בכמה חותמות כאחד ויהיו פר

וכולן דומין זה לזה, ומשני דאי אפשר להיות דומין מפני הערוה, ולכן היה 

צריך לברוא אדם יחיד ולא להיות דומין. דור המבול היו מנאפין והקב"ה צר 

צורה כדמות הנואף כדאיתא ג"כ במדרש
ג

היתה רואה בחור בשוק ומעמדת  

                                                 
 

ד"ה  ה(סוף רמז מב   ד(פרשה כו אות ז   (ג שם ד' לח.ב(  . בשינוי לשון ד' לז (א

 סנהדרין ד' קח.   ו(דבעיא מכסא  



ששון               נח            שמן       

 כה

יוצא בו, וא"כ היו שווין במראה. לזה אמר "וירא ה'" וגו' "וכל" גו' בחור כ

"רק רע כל היום", דביום היה מזנין שהיו שווין במראה, אבל בלילה לא היו 

יכולין דלא היה שווין בקול, "וינחם ה' כי עשה את האדם בארץ", פירוש 

ת כביכול נתחרט שעשה אדם אחד, דהיה לו לברוא הרבה בני אדם ולהיו

פרצופיהן דומים זה לזה והיה הנס גדול, וא"ת מפני ערוה, הלא עתה גרע 

יותר דאם היה פרצופיהן דומין, לא היתה אשה סומכת על המראה רק על 

 הקול, אבל עכשיו יש מהן שאינן דומין א"כ סומכים על המראה: 
 

דורו של נח היו מכשפין ולא רצה לגלות  די"ל דאמרינן בילקוט י נמיא

מו נח, ואמר להם ששמו נחמן אם תעשו תשובה, מנחם אתכם. להם שש

שאין המכשפים שולטים אא"כ עומד  הדאיתא בסנהדרין דף מ"ד ע"ב פרש"י

ברבה קלקלו שנאמר "וירא ה' כי רבה רעת האדם בארץ"  ועל ארץ. ובגמרא

וברבה נידונו שנאמר "נבקעו כל מעיינות תהום רבה וארובת השמים 

נקבעו מעינות תהום רבה הלא די היה בארובות  מהנפתחו", דק' באמת ל

השמים, אלא דאיתא בסנהדרין דף ס"ז ע"ב פי' רש"י כל מיני כשוף 

כשבאים על מים חיים נימוחו, לזה אמר "ברבה קלקלו" וכו' כי רבה רעת 

האדם "בארץ", דהיינו כשוף ששולט דוקא בארץ, וא"כ פן יעשו כשוף שלא 

נדונו נבקעו כל מעינות כדי שיהי' נימוח יזיק להם המים, ולכן ברבה 

 הכשוף. 

אך קשה במדרש הנ"ל למה לא הגיד להם את שמו. דאיתא בסנהדרין דף 

קח: אמר ר"ל תשובה נצחת השיבו עורב לנח, א"ל רבך שנאני ואתה 

שנאתני, רבך שנאני מן הטהורים שבעה ומן הטמאים שנים, ואתה שנאתני 

שנים, אם פוגע בי שר של חמה או צנה  שאתה מניח מין שבעה ושולח למין

שמא לאשתי אתה צריך וכו'. וקשה מה  לא נמצא לעולם חסר בריה אחת, או

ענין רבך שנאני לכאן, ועוד היא נותנת דקב"ה ישמרהו מצנים ופחים שלא 



ששון               נח            שמן       

 כו

הכל בידי שמים חוץ מצנים  זיהיה בעולם בריה אחת חסר. ואע"ג דאמרינן

למו כמו שכתבו תוספות בכתובות פרק ופחים, מ"מ ביד הקב"ה להחם עו

 . ט. ועוד קשה מאי אמר לאשתי אתה צריך, הל"ל לאשתי את צריךחג'

נ"ל דאיתא בסנהדרין דף נה. בעי מיני' מרב ששת גוי הבא על הבהמה מהו, 

)פירוש שתסקל הבהמה(, תקלה וקלון בעינן והכא תקלה איכא דבני נח 

שאין קלון. א"ל רב ששת  הוזהרו על העריות או דילמא תקלה אעפ"י

תניתוהו, ומה אילנות שאין אוכלין ושותין ואין מריחין אמרה תורת השחת 

וכלה כו' הואיל ובא לאדם תקלה על ידן, אלמא תקלה אע"פ שאין קלון. 

ופריך אלא מעתה גוי המשתחוה לבהמתו תיתסר, מדאסר רחמנא נעבד 

בוה לא כ"ש. איתא לגבוה מכלל דלהדיוט שרי, דאי ס"ד להדיוט אסור לג

במדרש הנעלם ששלח העורב לעשות בו כשוף ע"ש, וצ"ל דס"ל כמאן 

דאמר דבן נח אין מצווה על כשוף. ור' שמעון ס"ל דבן נח מצווה על 

, שנאמר "מכשפה לא תחיה כל שוכב עם בהמה יומת", כל שישנו יהכשוף

על בשוכב מוזהר על כשוף, והעורב ס"ל כר' שמעון, וא"כ אם יבא תקלה 

ידו תחייב מיתה, דהיינו תקלת כישוף, אך שמא תאמר תקלה וקלון בעינן 

דהא חזינן נעבד שהותר להדיוט מדאסר רחמנא לגבוה, ויש ללמוד זה 

מדקפיד קרא מן הבקר ומן הצאן תקריבו אבל בהמה טמאה לא, וע"כ משום 

שאסור להדיוט, לזה אמר העורב, "רבך שנאני", פירוש ע"כ אין הטעם 

כמו ששנא חיה, ולא צוה  יאשאסור לאכילת הדיוט, רק מכח שנאהמשום 

להקריב, שהרי צוה לך ליקח מטהורים ז' ומטמאים ב', והיינו להקריב קרבן 

מטהורים ולא מטמאים, ובההוא שעתא היה הכל הוכשר לאכילת הדיוט, 

בההוא שעתה טמאים וטהורים מי הוי, אלא ע"כ  יבכדפריך בגמרא בזבחים

                                                 
התירוץ נ' דהקו' דהיה לו לומר אינו מובן, ומ ט(ד' ל. ד"ה הכל   ח(ע"ז ד' ג:   (ז

לאשתי את "רוצה", ד"צריך" משמע שהדבר מותר, דאל"כ אין בו צורך, והל"ל 

בדפוס פאדגורזא:  יא(סנהדרין ד' נו:   י("רוצה" כאדם שעושה עבירה ברצונו  

"שנאמר", ואין לו מובן. ובדפוס ונציא: " שנא' ", ופוענח בטעות ל"שנאמר", 

 ד' קטז. ]וע"ש התירוץ[   יב(ן בדפוס ראשון   וצ"ל: "שנאה" שו"ר כ



ששון               נח            שמן       

 כז

אותו, א"כ י"ל אף מה שאסור להדיוט לגבוה שרי, ונעבד הטעם ששנא 

אסור להדיוט וא"כ תקלה אף בלא קלון, וא"כ שמא יפגע בי שר חמה וכו' 

ואמות שאהיה חייב מיתה, אלא ע"כ ס"ל אין בן נח מוזהר על הכשוף, וא"כ 

אפשר דסבירא לך דאף על הבהמה אינו מוזהר דהא אתקיש להדדי וא"כ 

 ריך". שמא לאשתי אתה "צ

וזה שאמר הכתוב "עד יבשת המים מעל הארץ", מוכן הוא לשליחות אחרת 

בימי אליהו והעורבים מביאין לו לחם ובשר
יג

 יד. דאיתא בחולין פרק קמא

 טואמר רב ענן מומר לעבודה זרה מותר לאכול משחיטתו, לימא מסייע ליה

יהודה לו לחם ובשר בבקר לחם ובשר בערב", ואמר רב  "והעורבים מביאין

אמר רב מבי טבחי' דאחאב, ומשני על פי נביא שאני. מיתיבי מכם ולא 

כולכם להוציא את המומר, מן הבהמה להביא בני אדם שדומים לבהמה 

מכאן אמרו מקבלים קרבנות מפושעי ישראל כדי שיחזרו בתשובה, הא גופא 

קשיא אמרת מכם להוציא המומר והדר קתני מקבלים קרבנות מפושעי 

אלא ע"כ כאן במומר לע"ז וכאן במומר לשאר עבירות, אלמא ישראל, 

משומד לע"ז הוי משומד לכל התורה תיובתא, ופרש"י מן הבהמה דרשינן 

למעוט רובע ונרבע, וצ"ל דקשה לרש"י הא קי"ל בכל מקום "מן" למעט, 

וא"כ נמעט פושעי ישראל, ולכן פרש"י דמיעוטא דמן למעוטי רובע ונרבע. 

 טזתב מברייתא, מ"מ קרא יש ליישב, כמו שכתבו תוס'והנה רב ענן אתו

דקרא אתא לדרשא אחרינא ע"ש, וא"כ מן הבהמה מרבי כל פושעי ישראל 

אפי' משומד לע"ז, לזה אמר "מוכן הוא לשליחות אחרת", וא"כ ס"ל דמומר 

לע"ז שחיטתו מותרת דמרבינן ממן "הבהמה", ומעיוטא ד"מן" לרובע 

סור להדיוט כדפריך בסנהדרין, אלא צ"ל דאף ונרבע, וקשה למה לי, הא א

דאסור להדיוט י"ל דשרי לגבוה, וא"כ י"ל דנעבד אסור להדיוט ותקלה אף 

על פי שאין קלון, ולכן לא הי' רוצה לילך כדלעיל, ולפיכך הוצטרך להכין 

אותו לשליחות אחרת, וזה שאמר הכתוב "וירא אלקים וגו' כי השחית כל 

                                                 
 שם ד' ה.   טו(ד' ד:   יד(כדאי' בב"ר פרשה לג אות ה וברש"י על פסוק זה   (יג



ששון               נח            שמן       

 כח

פירוש שלא היה דרכן בכך ואיכא תקלה וקלון,  בשר את דרכו על הארץ",

לכן "ויאמר אלקים קץ כל בשר וגו' והנני משחיתם את הארץ", דאף עומק 

 ג' טפחים נטשטש מפני שזרעו כלאים וכלאים אסורים אף להדיוט: 
 

"וירח ה' את ריח הניחוח", שהקריב מטהורים,  וזה שאמר הכתוב

להקרבה, דהא אף להדיוט אסור,  , וא"כ טמאים פסוליןיזמשום ליכא מידי

וא"כ מוכח דנעבד שרי להדיוט, א"כ תקלה וקלון בעינן, "ויאמר לא אוסיף 

עוד לקלל את האדמה בעבור האדם כי יצר לב האדם רע מנעוריו", וא"כ 

כיון דדרכו בכך ליכא קלון רק תקלה, לכן לא אוסיף לקלל עוד, וידוע 

 : יחשלמטהשהקב"ה עושה הכל על פי הכרעת בית דין 
 

 

י"ל כמו שכתב מדרש הנעלם פרשת בראשית בשעה שברא  י נמיא

הקב"ה שמים וארץ מינה אותן להיות עדים על מעשה בני אדם, בשעה 

שחטא אדם, השמים החשיכו אורם והארץ לא ידעה מה לעשות עד שנגלה 

"ושמעה קול אלה אם לא יגיד ]ויקרא ה י[  עליה הקב"ה וקללה שנאמר

כל היכא שיש שני עדים השלישי  יטואיתא בשבועות דף ל"ג ונשא עונו",

"מפנק מנוער עבדו ואחריתו  כפטור להעיד ואף שכבש עדותו פטור. כתיב

, וא"כ הכי כבמנון בא"ט ב"ח סהדה כאיהיה מנון", ואמרינן פרק ה' דסוכה

פירושו "לא אוסיף עוד לקלל האדמה בעבור האדם", בשביל שתכבוש 

האדם רע מנעוריו", וא"כ באחריתו יהיה מנון סהדה,  עדותם, "כי יצר לב

וא"כ יש לי שני עדים בלא אדמה, והאדמה פטורה להעיד, לכן לא אוסיף 

 לקלל: 
 

 

                                                 
נ' צ"ל: שלמעלה   יח(נ' הכוונה: מי איכא מידי דלהדיוט אסור ולגבוה מותר   (יז

: היצה"ר ופירושו כב(ד' נב:   כא(משלי כט כא   כ(ע"ש ד' לא: עד ד' לג.   יט(

 מסיתו לאדם לעבירה, ולאחריתו יהיה עד ]להענישו[  



ששון               נח            שמן       

 כט

מתורץ המדרש הנ"ל, דאיתא בסנהדרין ובזה
כג

נעבד מותר להדיוט,  

ופריך מאי שנא מאילנות שאמרה תורה השחת, ומשני שאני בעלי חיים דחס 

צריך להם ב"ד של כ"ג והעדאת עדים, ובדף טו. אמרינן רחמנא עליה, שה

 כדרובע זכר מנ"ל דבעי כ"ג דכתיב כל שוכב עם בהמה יומת. והקשו תוספות

תימא ר' שמעון דדריש מיניה דב"נ מוזהרים על הכשוף מדאיתקש, וא"כ 

לשם  כהמנ"ל דבעינא כ"ג, וא"כ היה מגלה להם ששמו נח. ואיתא במדרש

ה' את ריח הניחוח", וקשה מה היתה מעלה בקרבנו, קרבנו נקרא "וירח 

אלא שהקריב טהורים ולא טמאים, משום דליכא מידי דלהדיוט אסור 

ולגבוה מותר, וא"כ נעבד שרי להדיוט. וקשה מאי שנא מאילנות, אלא צ"ל 

שאני בעלי חיים דחס רחמנא עלייהו שצריכין כ"ג, וא"כ צ"ל דילפינן מכל 

דב"נ מוזהרין על הכשוף, ואם כן שהיו עושין שוכב ולא ילפינן הקישא 

כשוף לכן אמר להם ששמו נחמן אם יעשו תשובה מנחם אתכם, להורות 

דילפינן מן "הבהמה" לרבות פושעי ישראל שמקבלין מהם קרבנות כדי 

שיחזרו בתשובה, וקשה הלא "מן" מעוטא, אלא מן למעט רובע ונרבע, 

אע"ג דאסור להדיוט לגבוה  וקשה ל"ל קרא הא אסור להדיוט, אלא צ"ל

 שרי, וא"כ נעבד אסור להדיוט, וא"כ לא אמרינן דחס על בעלי חיים:
 

   
 

 

"ויאמר אלקים לנח קץ כל בשר בא לפני", "בין   אב[ במדרש

"בין שורותם יצהירו", שהיו  בשורותם יצהירו יקבים דרכו ויצמאו"

                                                 
 פרשה כה אות ב כה(ד"ה אם   כד(ד' נה.   (כג

 -ב  -

ומקשה בגמ' שם "היתרא הוא",  ד(ד' צא:  ג( איוב כד יא   ב(פרשה לא אות ב   (א

ר"ל דמותר לגוי לאכול בשעת עבודה דמי איכא מידי כפרש"י שם, וס"ל לרבינו 

 .  חחוייב הבעל הבית המונע פועלו מלאכול מיתה משום גזל, ועי' הערה דלפי"ז מ



ששון               נח            שמן       

 ל

יקבים דרכו עושין להם בדריות קטנות "יקבים דרכו ויצמאו" אפי' 

ויצמאו. אמר ר' איבו למה "יקבים דרכו ויצמאו" לפי שהיתה מארה 

 מצויה בעמלו של רשע ולפי שהיו שטופים בזמה וגזל נמוחו מן העולם.
 

הפועלים עד שלא הלכו  גנ"ל דהכי פירושו דאיתא בפרק ז' דבבא מציעא

אכת יין שתי וערב בגת אוכלין בענבין ואין שותין יין ]משום דעדיין אין מל

נכרת, והוי לי' כעושה ממין זה שאינו אוכל ממין אחר[ משהלכו שתי וערב 

בגת אוכלין בענבים ושותין יין. והם היו עושין להם בדריות קטנות ]מלשון 

בית הבד[, וא"כ כיון שהלכו שתי וערב כבר נשלמה המלאכה, והי' מפנין 

ו הפועלים הכל מבית הבד ונותנים ענבים אחרים, וא"כ לעולם לא הי

 רשאים לשתות יין, ולכן "יקבים דרכו ויצמאו".

ור' איבו פליג ואמר למה יקבים דרכו ויצמאו, לפי שהיה מארה מצויה וכו', 

ולפי שהיו שטופין בזמה וגזל וכו', קשה "זמה" מאן דכר שמי'. ונראה 

. ואיתא דדאיתא בסנהדרין דף נז. כיוצא בו בגזל מה הוא פועל בכרם וכו'

דב"מ ד' פח: ומה שור שאי אתה מצווה להחיותו אתה מצווה על בגמרא 

חסימתו, אדם שאתה מצווה להחיותו אינו דין שאתה מצווה על חסימתו, 

אמר קרא "כנפשך", מה נפשך אם חסמת פטור אף נפשו של פועל אם 

חסמת פטור. ומקשה בתשובת הרשב"א דאמרינן בב"ק דף נד: אלא מעתה 

ור דנילף שור שור משבת, ומשני "למען ינוח יהא אדם אסור לחרש עם ש

עבדך ואמתך כמוך", להנחה הקשתיו ולא לדבר אחר, וא"כ "כנפשך" למה 

לי, דהכא נמי נימא להנחה הקשתיו ולא לדבר אחר, ותירץ דלא ממעטינן 

מלהנחה הקשתיו ולא לדבר אחר אלא דלא נילף משבת, אבל אם מצינו 

 למילף ממקום אחר ילפינן. 



ששון               נח            שמן       

 לא

למען ינוח" לא ממעט אלא דבר אחד, תדע דלמה איצטריך שור ולא ול"נ ד"

אדם
ה

, לנפילות הבור הא אימעט מלמען ינוח ]וכעת אין בידי גמרא לעיין 

שם[, אלא לא ממעטינן אלא דבר אחד, וא"כ כך פירוש המדרש, אם היו 

שטופין בזמה דהיינו שהרביעו אדם על הבהמה כדאיתא במדרש היה להם 

אין  ויב "בהמתך לא תרביע כלאים" וילפינן בהמתך משבתתירץ דהא דכת

אדם בכלל, דכתיב "למען ינוח" להנחה הקשתיו, ולא לדבר אחר, ועל גזל 

לחודיה דלא היו נותנין לפועל בכרם, הוה אמינא דממעטינן אדם מחסימות 

מלמען ינוח, דאין אדם בכלל חסימות, אבל עכשיו מכל מקום חייבים, דלא 

 זלמען ינוח אלא חדא, והם היו רוצים למעט חסימה ורביעהמצינו למעט מ

מלמען ינוח, ואע"ג דכתיב "כנפשך", היינו פטור אבל אסור, וגבי בן נח 

 : חאזהרתן זו מיתתן

 

שנאו בשער מוכיח דובר תמים יתעבו" דהוי " אבמדרש הנ"ל ג[ עוד

 אמר להון רשעים מה אתם מניחין מי שקולו שובר ארזים ומשתחוים לעץ

יבש, ולפי שהיו שטופים בגזל נימוחו מן העולם. וקשה מה ענין גזל לדלעיל 

 מיניה. 

ת"ר "ויצו" זו דינין שנאמר "כי ידעתיו למען אשר  בי"ל דאיתא בסנהדרין

יצוה וגו' לעשות צדקה ומשפט", "אלהים" זו עבודה זרה, וכן הוא אומר 

                                                 
דהרי עשו זנות עם בהמה, ומש"ה הזכיר ר' איבו  ז(ב"ק נד:   (וב"ק ד' נג:   (ה

יש בזה חידוש דבגמ' סנהדרין אינו מבואר רק דפועל יכול לאכול  ח(הזנות  

ו, מנלן שיתחייב גוי וכפרש"י דמי איכא מידי, אבל שיתחייב בעל הבית ליתן ל

בכך, ולענין חיוב לא שייך לומר מי איכא מידי, דודאי יש לישראל יותר חיובים 

מלגוי,וצ"ל דס"ל לרבינו דכיון דהותר לפועל לאכול מצד מי איכא מידי, ה"נ 

מחוייב הבעל הבית ליתן לו, דכיון דיש לו זכות ליקח, א"כ הבעה"ב מעכב זכותו, 

 ר.והוא גזל ככובש שכר שכי

  -ג  -

 ד' נו:   ב(פרשה לא אות ג     א(



ששון               נח            שמן       

 לב

ני איפכא, בשלמא "לא יהי' לך אלהים אחרים על פני", כי אתא ר' יצחק ת

"אלהים" זו דינים דכתיב "ונקרב בעל הבית אל האלהים", אלא ויצו ע"ז 

מאי משמע, חד אמר "סרו מהר מן הדרך אשר צויתים", וחד אמר "הואיל 

הלך אחרי צו", ופריך מאי בינייהו. והקשה רמ"א
ג

למה לא פריך לעיל  

ץ די"ל א"כ מיניה מאי בינייהו על כי אתא רב יצחק ותני איפכא. ותיר

דלתנא קמא דיליף מ"ויצו" זו דינין מקרא דאברהם, רשאים בני נח לעשות 

ת לעצמן ואין צריך לדון בדיני ישראל, אבל לר' יצחק דיליף דינין וסקנדיני 

מונקרב בעל הבית אל אלהים, דכתיב בפרשת משפטים, מחויבים לדון בדיני 

ויצו" מקרא דעגל, א"כ גם ישראל. ול"נ עוד נפקא מיניה, דאי ילפינן ע"ז מ"

אלמלא וי"ו  דשיתוף אסור לב"נ, דגבי עגל עבדו בשתוף כדאמרינן

, אבל אי ילפינן מאלהים ע"ז, י"ל שיתוף השבהעלוך נתחייבו ישראל כליה

עבודת  ז. ועי"ל דאמרי' בסנהדריןוכמו שכתב רמ"א בא"ח סי' קנ"ו ומותר

כה ושאר עבודות אינן פנים כגון זבוח וקטור חייב עליהם אפי' שלא כדר

חייב עליהם אא"כ דרך עבודתן בכך, אך השתחוי' חייב עליה אפי' שלא 

כדרכה אף שאינה עבודת פנים, דילפינן מדכתיב "לא תשתחוה להם ולא 

כדרכה חיי, והא  תעבדם" אלא יצאה השתחויה לדון בעצמה דאפי' שלא

דף ס'  חשדכתיב גבי עגל וישתחוו לו, אותה השתחואה היתה כדרכה כמ"

ע"ב, א"כ אי ילפינן מ"ויצו" זו ע"ז מקרא דעגל, א"כ ב"נ אינו חייב על 

השתחויה, אלא א"כ היתה כדרכה, ואי ילפינן מאלהים ע"ז, מקרא דלא יהי' 

                                                 
ופרש"י שלא כפרו בהקב"ה שהרי  ה(בסנהדרין ד' סג.   ד(בתשובה סי' י'   (ג

שתפוהו בדבר אחר, היינו הע"ז, והאמינו בשניהם, ואעפ"כ נענשו, אלמא דבקרא 

ק"ק דגם מלא יהיה לך אלהים אחרים  ו(דאשר "צויתים" מוכח דגם שיתוף אסור  

י נאסר השיתוף כמוש"כ הסמ"ג לא תעשה א' וע"ש בביאורי מהרש"ל, ואולי על פנ

דלא שמיע ליה או לא ס"ל לרבינו שיטה זו. ועכ"פ מבואר דעת רבינו המגן אברהם 

דדעת רמ"א בסי' קנו דגוי מותר בשיתוף, ודבריו אלו היו בהעלם עין מכמה 

ד' ס:   ז(ף" ואכמ"ל.  אחרונים, ועי' מש"כ בספר סדר יעקב עמ"ס ע"ז בערך "שיתו

 התוס' שם ד"ה מניין ]ונדצ"ל: כמ"ש התוס'[   ח(
 



ששון               נח            שמן       

 לג

לך וגו' לא תשתחוה להם ולא תעבדם, א"כ אפי' שלא כדרכה נמי חייב, והם 

רין בשתוף ומותר היו ס"ל דילפינן מויצו ע"ז מקרא דעגל, וא"כ היו אסו

להשתחוות שלא כדרכה, ונח ס"ל דילפינן מאלהים זו ע"ז, א"כ אמר להם 

"מה אתה מניחים מי שקולו כו' ומשתחוים" וכו', מוטב הי' לכם לעבוד 

בשתוף, דשתוף מותר, ושלא להשתחות, דהשתחואה אסור אפי' שלא 

כדרכה
ט

בגזל היה , "ולפי שהיו שטופין בגזל נמוחו", דאלו לא היו שטופין 

להם תירוץ דס"ל דילפינן מויצו ע"ז כדלעיל, אבל לפי שהי' שטופים בגזל 

שלא הי' מניחים לאכול פועל בכרם, בלא זה היה להם תירץ דאין מחויבים 

בדיני ישראל, ובדיניהם אין הפועל רשאי לאכול, אבל עכשיו מויצו זו ע"ז, 

 נימוחו:מאלהים דינים, אם כן מחוייבים בדיני ישראל ולפיכך 
 

 

דבר אחר "מרוב עשוקים יזעיקו" אלו הנעשקים,  אהנ"ל ד[ במדרש

ס ממון ואלו אלו העושקים אלו רבים על אלו בחמ"ישועו מזרוע" 

רבים על אלו בחמוס דברים עד שנחתם גזר דינם וכו' כך היו אנשי דור 

המבול עושים, היה אחד מהן מביא קופה מליאה תורמסים היה כל אחד 

משוה פרוטה עד מקום שאינו יכול להוציא בדיינים, אמר  נוטל פחות

להם הקב"ה "מבקר לערב יוכתו מבלי משים לנצח יאבדו", ואין משים 

 ע"כ.  אלא דיין, שנאמר ואלה המשפטים אשר תשים לפניהם

א' הצועק וא' הנצעק במשמע, אלא שממהרים לצועק  בנ"ל דאיתא בגמרא

עק כך, רבים הצועקים על אחת כמה מה יחיד הצו גיותר מהנצעק. ובילקוט

 וכמה, א"כ 

                                                 
שיתוף מותר א"כ גם השתחיה בשיתוף מותר, והשתחויה דאסור אפי'  צ"ב דאם (ט

 שלא כדרכה, היינו בלי שיתוף, שאינו מאמין כלל בהקב"ה.

  -ד  -

 משפטים רמז שמט   ג(ב"ק ד' צג.   ב(פרשה לא אות ד' ]ע"ש[   א(



ששון               נח            שמן       

 לד

יפה אמר "אלו רבים על אלו" וכולי, ואם כן היו צועקים רבים, ונצעקים 

 רבים לפיכך נחתם גזר דינם. 

בפרוטה והחזיר לו א' מהן מהו, ופשוט אף  דובהגוזל דף קה. גזל ב' אגוזים

ע"פ שגזלה אין כאן מצות השבה אין כאן וכתב הרא"ש
ד

פי שגזילה אף על  

אין כאן ואין ב"ד נזקקים לתוכו לכופו בתורת ממון, שאין ב"ד נזקקים 

לפחות משוה פרוטה, מצות השבה אין כאן, ומכין אותו עד שתצא נפשו כדי 

לקיים מצות השבה עכ"ל. ודוקא שגזל מתחלה פרוטה אבל אם גזל מתחלה 

מחילה נינהו וא"כ גזל נינהו, אבל גבי ב"נ דלאו בני  פחות מש"פ, ישראל בני מחילה

מעלי' הוא, אך אין ב"ד נזקקין לפחות מש"פ, וא"כ הדר דינא מכין אותו עד שתצא נפשו, 

 ווא"כ כך הפירוש "מבקר לערב יוכתו" פירוש שמכין אותם מבלי משים כו' שאין הדיין

 נזקקים לירד לנכסיהם, וא"כ "לנצח יאבדו". 

 

 

כאחד ממנו" זה פרשה בראשית "הן האדם הי'  אה[ בתנחומא

שאמר הכתובה "אשר עשה אלהים את האדם ישר" לא בראו בצלמו 

תאמר למה ברא יצה"ר שכתוב בו "כי יצר  אלא להיות טוב כמוהו. ואם

לב אדם רע מנעוריו", אמר הקב"ה אתה עשית אותו רע, למה תינוק בן 

ז' בן ח' אינו חוטא אלא מבן י' ואילך והוא מגדל יצר הרע, וכמה 

                                                 
בדפוס:  ו(ב"ק פרק ט' סי' כה ]ע"ש[   (דדכצ"ל  ' אצלינו הגירסא: אגודות ונ (ד

הדין, ונדצ"ל: בית דין, שו"ר בד"ר: הדיין. ויש בזה חידוש דגם בב"נ הנהרגים על 

שיעור פרוטה הוא  םפמש"פ, מ"מ אין ב"ד נזקקין על כך. וצ"ב מנלן זה, ובפרט א

וע"ע באוה"ח כאן פסוק י"א בדברי  ככל השיעורים, הרי לא ניתנו לבני נח.

 דהדיין יכהו עד שתצא נפשו. ז( המדרש, ולדברי רבינו א"ש.

 

 -ה  -

 אות ז   א(



ששון               נח            שמן       

 לה

קשים ומרים בראת בעולם יותר מיצר הרע, ואתם שולקים דברים 

 וממתיקים אותם לצורככם, יצר הרע המסור בידכם על אחת כמה וכמה. 

"ארורה אדמה בעבורך קוץ ודרדר ג יז[ בראשית ]ונ"ל שזהו שאמר הפסוק 

תצמיח לך", משום דאדם הראשון ביום שנברא חטא א"כ יהי' לו תירוץ 

אמר הקב"ה "קוץ ודרדר" וגו' וא"כ אתה יכול שיצה"ר נברא עמו, לכן 

 למתק הדברים המרים, ק"ו היצר הרע. 

וזה טעם במרה שנאמר
ב

"וישלך אל המים וימתקו המים שם שם לו חק  

ומשפט וגו' אם שמע תשמע" וגו', הכי פירושו לפי שנמתקו המים אין להם 

תירץ על יצה"ר, וזה שאמר הכתוב "לא אוסיף לקלל האדמה בעבור 

האדם", פירוש שתהא מעלה דברים הצריכים תיקון כדי שלא יהי' תירוץ 

לאדם, כי יצר לב אדם רע מנעוריו, ואע"פ כן אינו חוטא אלא לעת זקנתו, 

 . זא"כ מוכח שהוא הממשיך יצה"ר עליו
 

ריחו של אברהם אבינו הי' עולה  ,ה' את ריח הניחוח ]ו[ וירח

, משל לאחד שכיבד את מכבשן אש, ריחו של חנניה מישאל ועזריה

. אע"כ המלך א"ל דמי דורון דידך לדורן דסביך, וירח ריח דורו של שמד

 וקשה אברהם חנניה מישאל ועזריה מאי בעי הכא. 

איבעיא להו בן נח מצווה על קידוש השם  בנ"ל דאי' בסנהדרין סוף פרק ח'

אי  וא"ת הא אפי' ישראל הוי מחויב למסור עצמו גאו לא, ואיתא שם בתוס'

לאו וחי בהם ובגוי דלא כתיב וחי בהם פשיטא דמחיוב למסור עצמו וכו', 

רבי מאיר אומר אפי' גוי העוסק בתורה הרי  דוהקשה רש"א והא אמרי' לעיל

הוא ככהן גדול שנאמר "אשר יעשה אותם האדם וחי בהם", כהנים לוים 

נח. וישראלים לא נאמר אלא האדם וכו' א"כ דקרא וחי בהם קאי ג"כ אבן 

                                                 
 שמות טו כה (ב

 -ו  -

יבמות ד'  ו(שם   ה(ד' נט.  ד(ד"ה ב"נ   ג(ד' עד:   ב(בב"ר פרשה לד אות ט   א(

 עי' רש"י ז ב     ז(סא.  



ששון               נח            שמן       

 לו

ר' מאיר לית לי' "אתם קרוין אדם ואין עכו"ם קרוין אדם" הרש"י פירש
ו

 ,

"מכל  זנמצא דבר זה תלוי במחלוקת אם עכו"ם נקרא אדם. ואיתא במדרש

הבהמה טהורה תקח לך שבעה" מכאן שלמד נח תורה. ומקשים דלמא באו 

מאליהן אל התבה כמ"ש רש"י על אותן שלא נעבדו בהן עבירה. ול"נ 

מדהקריב קרבן מטהורים ולא מטמאים שנח למד תורה וידע דאסור  דמוכח

 הקשה היאך חלהקריב מטמאים, מדאסר להדיוט. וכמדומה בצדה לדרך

אמרי' שלמד נח תורה הא קי"ל דעכו"ם העוסק בתורה חייב מיתה וכו' ע"ש. 

פירש "אדם" למה נאמר, וכתב בשל"ה בלא זאת הוה אמינא דאדם  טרש"י

ל השתא דאמרת בעולת נדבה הכתוב מדבר ומקבלים מן ממעט עכו"ם, אב

הגוי, וא"כ קשה למה נאמר אדם, א"כ מויקח מכל הבהמה הטהורה מוכח 

שלמד תורה, וא"כ מוכח שגוים קרוין אדם, ויעל עולות במזבח, מוכח ג"כ 

, ואע"פ כן מסר ישקרוין אדם, וא"כ מוכח שב"נ אינו מצווה על קדוש השם

ח ה' ריח של אברהם וכו'. אך יש מחלוקת הפוסקים אברהם נפשו, לכן ויר

ביו"ד סימן קנ"ז כל היכא שאין מחויב למסור עצמו יש אומרים שאסור 

למסור עצמו ויש אומרים אדרבא הרי זה משובח, ומביאים ראיה דאמרינן 

"וירח" זה ריחו של שמד מה לך יוצא ליסקול על שמלתי את בני וכו', 

חנניה מישאל ועזריה שמסרו עצמן על קידוש מה ראו  יאובפסחים פרק ג'

דאנדרטי היה, וא"כ  יבהשם וכו', ש"מ שלא היו מחויבים למסור עצמן כמ"ש

יפה אמר המדרש, "דמי דורן דידך לדורן דסביך" וכן "דורו של שמד", 

 שאע"פ שאין מחויב למסור עצמו ומסר עצמו ה"ז משובח:

 

 

פרשת משפטים ז[ במדרש
א

ארץ" זה ישראל  "מלך במשפט יעמיד 

שנאמר "ואתם תהיו לי ממלכת כהנים", ואיש תרומות יהרסנה אלו דור 

                                                 
 

דהרי קרא דאשר  י(ויקרא א ב   ט(ממהר"ל  בפסוק הנ"ל, וע"ש שהביא הקו'  ח(

 תוס' שם ד"ה מה יא(יעשה אותם "האדם" וחי בהם, נאמר גם על ב"נ   

 -ז  -



ששון               נח            שמן       

 לז

ויסורין  המבול וכו', בקש הקב"ה ליתן להם ד' דברים תורה ותפלה

"ויאמרו לאל סור ממנו" אלו יסורין, "ודעת  בועבודת הקרבנות שנאמר

מה דרכיך לא חפצנו" זו תורה, "ומה שדי כי נעבדנו" אלו קרבנות, "ו

וקשה למה כינה את ישראל . נועיל כי נפגע בו, זה תפלה ע"כ המדרש

בשם "מלך המשפט" ולדור המבול בשם "איש תרומות", ועוד מה ענין ד' 

 דברים אלו לכאן. 

 גנ"ל דאיתא בעשרה מאמרות שדור המדבר היה התרומה מאלף דור שנאמר

כ"ה דורות, "דבר צוה לאלף דור", ותרומה עין יפה אחד מארבעים, והוא 

ולדור כ"ו נתנה התורה, ותתקע"ד דורות העביר. ונ"ל שזה הטעם שכל 

שהקב"ה  דהנשמות העתידות להבראות עמדו על הר סיני, דאמרינן בחגיגה

ראה תתקע"ד דורות הם רשעים עמד ופזרן בכל דור ודור והן הם עזי פנים 

צה לברור דתרומה צריך להיות מן המוקף והקב"ה לא ר השבדור. והנה קי"ל

התתקע"ד דורות לחודייהו להעמידן על הר סיני כדי שיהי' מן המוקף שלא 

לביישן, לכן העמיד כל הדורות על הר סיני. וזה שאמר הכתוב "ואתם תהיו 

לי ממלכת כהנים", דכתב הבחיי פרשת פנחס, שלוי היה מעשר, ואהרן הוא 

ישראל היו  עשירי ללוי, והוי תרומת מעשר והוא כהן. והנה עכשיו שכל

ראוים היו ישראל לאכול בתרומה  ותרומה היו כולן כהנים, כדדרש בילקוט

 אלו לא חטאו. 

אך קרא "ואתם תהיו לי ממלכת כהנים" אמר להם בג' בשבת כדאיתא 

דף צג. ר' ינאי ס"ל דאדם  ח, ונ"ל הטעם דאמרינן ביבמות פ"דזבשבת פ"ט

וי מייתי ליה כנתרא דפירי דה טמקנה דבר שלא בא לעולם, דר' ינאי הוה ליה

כל מעלי שבתא, ההוא יומא נגה ליה ולא אתא שקל עשר מפירי דביתי 

עלייהו, אתא לקמיה דרב חייא אמר ליה שפיר עבדת דתניא למען תלמד 

ליראה את ה' אלהיך כל הימים אלו שבתות וי"ט ]ליראה שלא לבטל עונג 

עשורי ומיכל, שבת בשביל איזה תיקון הטבל[, למאי הלכתא אילימא ל

                                                                                                     
 איוב כא יג   ב(פרשה ל אות יג   (א



ששון               נח            שמן       

 לח

גונא דמותר לעשר על  אצטריך קרא למשרי טלטול דרבנן, אלא לאו כהאי

כתבו תימא לר"י דמה לי  ימה שלא בא לעולם משום עונג שבת. ותוס'

שבתות וי"ט משאר ימים, ונראה לר"י כמו שפירש ר"ח דאתא קרא למשרי 

, א"כ יאלתרומה שלא מן המוקף כדי שלא יצטרך לטרוח ולתרום בשבת

להכי אמר הקב"ה קודם שבת "ואתם תהיו לי ממלכת כהנים", אע"פ שהוא 

כדי שלא לתרום בשבת, ואע"פ שאין יגיעה לפניו, מ"מ  יבשלא מן המוקף

 . ידכמו שמצינו כמה פעמים יגללמוד לנו הדין

ועוד כתבו תוס' אומר ר"י דפירות היו של אריס דאי משל ר' ינאי לא היה 

אפי' היו מחוברין כיון שבידם לתלוש ולא חשיב דבר שלא בא לעולם ו

מסתבר לומר דלא חשיב בידו כיון שהיה רחוק מהם, דאין זה נראה לחלק 

"ועתה אם שמוע תשמעו בקולי  טבין קרוב לרחוק עכ"ל. וזה שאמר הכתוב

ושמרתם את בריתי", זו ברית שבת "כי לי כל הארץ", כיון שהם שלי אין 

יו לי ממלכת כהנים", שתהיו תרומה, זה דבר שלא בא לעולם "ואתם תה

כמו שכתבתי לעיל, ואף ע"ג שהוא שלא מן המוקף וא"כ עדיף לתרום 

בשבת שאז יעמדו כל הנשמות ויהי' מן המוקף, מ"מ אני נמנע מפני עונג 

שבת, ואע"פ שאין יגיעה לפני, מ"מ "ועתה אם שמוע תשמעו בקולי 

 ושמרתם את בריתי" זו שבת, ודוק.

תוב "רחוק מרשעים ישועה כי חקיך לא דרשו" וכתב בעשרה וזה שאמר הכ

מאמרות "רחוק מרשעים" בגימטריא 'תתקע"ד' דורות, ולפי דברינו אתי 

שפיר, שהקב"ה רצה ליתן לדור המבול התורה, לפי שהם היו תרומת 

, והם סברי הוי דבר שלא בא לעולם כיון שתתקע"ד דורות נתפזרו יזמעשר

ם מהם, וס"ל דרחוק הוי דבר שלא בא לעולם, בכל דור וא"כ רחוקים ה

ובאמת אין סברא לחלק כמ"ש תוס', ועל זה בקש הקב"ה ליתן להם התורה, 

כמו שכתב בפירוש עשרה  דהם הוי תרומת מעשר וא"כ נקראו אדם,

                                                 
יתרו רמז רעו ד"ה ואתם   ו(גיטין ל:   ה(חגיגה סוף ד' יג: יד.   ד(תהלים קה ח   ג(

 יא(שם ע"ב ד"ה אלא   (י וה וכו' סא דהצ"ל ה"ל ארי ט(צ"ל פ"י   ח(ד'פז.   ז(

 עכ"ד התוס'  



ששון               נח            שמן       

 לט

מאמרות, דישראל נקראים אדם לפי שחותמו של הקב"ה אמת
יח

, והם מעשר 

ר נקראים ג"כ אדם, ומותרין מעש כ, וא"כ אם הםיטשל אמת שהוא אדם

 "אדם כי יקריב מכם".  כאללמוד תורה ולהקריב קרבנות דכתיב

"אדם כי ימות באוהל", אין דברי תורה מתקיימין אלא במי  כבדכתיבויסורין 

דאיתא בי"ח בשם פר"א דישראל שהם  ותפלה. כגשממית עצמו עליהן

ואנחנו נברך יה' " כדנמולין תפלתן עולה לפני הקב"ה כריח הניחוח שנאמר

מעתה עוד עולם הללויה", וכתב הי"ח שצריך ביאור. ולי נראה כפשוטו 

אברהם יושב על פתח גיהנם ואין מניח אדם מהול לירד בתוכה,  כהדאמרינן

וא"כ אמר הפסוק, "לא המתים הללויה ולא כל יורדי דומה", פירוש גיהנם, 

רדין לגיהנם, לפיכך נברך "ואנחנו נברך" וגו' פירוש שאנחנו נמולין ואינן יו

עד שלא מל חייב מיתה, א"כ היה הקב"ה  תורהגוי שלמד  כויה. ואמרינן

נותן תורה לדור המבול, א"כ ע"כ היו מחייבים לימול עצמן תחלה, א"כ היה 

 נשמעת: תפלתן
 

אמר ליה מצא קן בראשו של אדם  כזובזה מבואר גמרא סוף חולין

מע אעפ"י שהוא על ראש אדם מש כחמהו אמר ליה "ואדמה על ראשו"

מקרי אדמה, דאדם ג"כ אדמה הוא. משה מן התורה מנין דכתיב 

"בשגם הוא בשר והיו ימיו מאה ועשרים שנה", המן מן התורה מנין 

דכתיב "המן העץ", אסתר מן התורה מנין דכתיב "ואנכי הסתיר 

                                                 
דאין  יג( דכל הנשמות לא באו רק בשבת, וא"כ כעת הוא עדיין שלא מן המוקף יב(

 יז(תהלים קיט קנה   טז(שמות יט ה    טו(עי' וירא אות ב   יד(לתרום בשבת  
יומא  (יחשעשרה דורות מאדם עד נח, א"כ הם דור י' שהוא אחד מק' מאלף דור 

נ' דר"ל ד' הוא חלק עשירי ממ"ם, מ' הוא חלק עשירי מתי"ו, ואלף אינו  יט(סט:  
 כב(ויקרא א ב   כא(בני דור המבול   כ(מתחלק ע"כ הוא נשאר, והיינו א'ד'ם  

 קטו יח תהלים  כד(שבת פג:   כג(במדבר יט יד 

ל אות י"ב  עי' סנהדרין ד' נט. ובשמ"ר משפטים פ" כו(ב"ר פרשה מח אות ח   כה(

 מ"ה   ל(ד' טו.   כט(שמואל ב טו  טו   כח(ד' קלט:   (כז



ששון               נח            שמן       

 מ

אסתיר" מרדכי מן התורה מנין דכתיב "ואתה קח לך בשמים ראש מר 

 עכ"ל, והוא תמוה.  ומתרגמינן מירא דכיא דרור"

י"ל דקרא הכי קאמר "לא ידון רוחי באדם לעולם", פירוש שאני רוצה 

שיהיו הם תרומת מעשר ויקראו אדם, ואני סובר דהוי דבר שבא לעולם כיון 

שהכל שלי, והם ס"ל דהוי דבר שלא בא לעולם כיון שהוא רחוק ואין אני דן 

תרומה, "והיו ימיו ק"כ שנה", שיהיה הוא עמהם עוד, רק אקח למשה ל

התרומה של עולם, וכיון דפשט ליה "ואדמה על ראשו" דאדם יש לו דין 

לענין מעילה, וקי"ל דאין תרומה  כטמחובר, וכן הוא בפ"ק דסנהדרין

א"כ אף את"ל דחייב מדרבנן מ"מ אינו  לבמחובר כדאיתא פ"ק דתרומות

אין אלא א' מס', ואם כן למה חי אלא אחד מששים תרומה, דלרבנן לעולם 

משה ק"כ שנה שהוא אחד מן חמישים מכל העולם שהוא ששת אלפים שנה, 

 הלא אדם כמחובר ופטור מדאורייתא. 

ואם תאמר היאך עשר ר' ינאי שלא מן המוקף  לאא"נ שכתבו תוס' ביבמות

שהוא איסור דאורייתא כיון שיכול לתרום בשבת מדאורייתא וי"ל דתרומת 

, א"כ כיון שלקח הקב"ה משה דוקא לתרומה, ע"כ לבדרבנן התירו פירות

הטעם משום שעמד על הר סיני ששם היו כל הנשמות כדי שיהיה מן המוקף, 

וא"כ מוכח שהוא דאורייתא, דבתרומת פירות מדרבנן אין צריך שיהיה מן 

דהא מחובר הוא ואינו תרומה , ומשני "בשגם  לגהמוקף. וקשה משה מ"ה

אדם לא כתיב בי' ונרפא, בשר  לדוגומר, דאיתא בפ"ק דסוטההוא בשר" 

כתיב בי' ונרפא, ופרש"י מי שהוא עניו ומשים עצמו כבשר, וגבי משה כתיב 

והאיש משה עניו מאוד וא"כ דינו כבשר ולא כאדמה
לה

, ולכן היה ימיו ק"כ 

 שאדם דינו כתלוש: לזוכ"כ תוס' בקדושין ד' ז. לושנה שהוא א' מחמשים שנה

                                                 
מנין שהוא  מן התורה מנין, ר"ל לג(עכ"ד התוס'   לב(ד' צג: ד"ה אלא   לא(

וא"כ אינו מחובר לקרקע נמצא דתרומתו מה"ת  (להד' ה.   לד(התרומה מן התורה 

קידושין ד' מב:   ח(לד"ה אם   לז(ר"ל משנות העולם   לו(שהוא א' מחמישים  

ואדם וכל ישראל  מא(קידושין ד' מב:   (מבתוס' ד' לט: ד"ה מחשבה   לט(



ששון               נח            שמן       

 מא

 

, דקשה הלא המן עצמו לא הרג אלא צוה להרוג מן מן התורה מניןה

ולמה נתחייב מיתה הלא קי"ל אין שליח לדבר עבירה אלא צ"ל דהוי 

"קדש ישראל לד' כל אוכליו יאשמו",  לחכמשתמש בהקדש ואיתא בילקוט

מה הקדש הנהנה ממנו חייב מיתה אף ישראל כו', א"כ הוי המן כמועל 

ילה דיש שליח לדבר עבירה, וגבי גוי דן הקב"ה על במע לטבהקדש וקיי"ל

חטא חטא  מא. אך קשה הלא ילפינןמהמחשבה כמעשה כדאי' בקידושין

דסנהדרין  מגאלא צ"ל כדעת הרשב"ם בפ"ק מבמתרומה ואין מעילה במחובר

דיש מעילה במחובר, וקשה מה ענין דיש מעילה במחובר, לזה אמר "המן 

שאדם הראשון מעל בהקדש כשאכל מן עץ אשר צויתיך", דכתב בשל"ה 

 , ולכן רמז הקב"ה להמן כאן: מדהאילן, א"כ שמע מיניה דיש מעילה במחובר

 

וא"ת אמאי לא גירש מרדכי  מה, דמקשה תוס'אסתר מן התורה מנין

לאסתר וי"ל דהיה מתיירא פן יודע הדבר למלך עכ"ל, איתא ריש זבחים כל 

דלאו מינה  מוב.: באריכות דפריךהזבחים שנזבחו שלא לשמן פסול ע"ש דף 

כגון ששחט חטאת לשם חולין לא מחריב בה כי אינו פוסל, וגבי גט פוסל, 

וגם מייתי דאמרינן גבי כלי חרס אשר יפול מהם אל תוכו יטמא תוכו ולא 

שטף מציל ש"מ דלאו מינה נמי חייץ בה, פי' חוצץ ע"ש.  תוך תוכו אפי' כלי

אמר חיקור דין פ"ט "השוכן אתם בתוך בספר עשרה מאמרות כתב בח"ב ממ

טומאתם" ולא אמר בטומאתם, אלא שהשכינה מתלבשת בנפרדים פירש 

במלאכים, כלומר כשישראל בגלות אז השכינה כביכול עמהם אך מתלבשת 

במלאך, וזה שאמר הכתוב בפרשת כי תשא
מז

"ושלחתי לפניך מלאך כי לא  

יקרי מינך עכ"ל, א"כ  אעלה בקרבך" ותרגום לית אפשר לי דאסלק שכינת

                                                                                                     
ק' דהא בשעה שאוכל היה כבר תלוש,  מג(בתוס' ד' טו. ד"ה אין   מב(כמחובר  

 מגילה ד' טו. ד"ה כשם   מד(ובכה"ג יש מעילה  

 נ(רמז תתקו אות יד   מט(כדאי' בסנהדרין ד' עד:   (מזלג ב ג ע"ש   מו( ד' ג. מה(

 נדצ"ל: מהר"י היינו רבינו הנ"ל. וכיו"ב כ' רבינו במ"א שם ס"ק ג' ע"ש  



ששון               נח            שמן       

 מב

הכי פירושו "ואנכי הסתר אסתיר פני על כל הרעה" וגו', לפי שיצטרכו 

לירד בגלות, ואנכי אצטרך להסתיר פני במלאך, אם כן אמר אסתר מן 

התורה מנין, פירוש היאך היה לה סמך מן התורה להבעל לאחשורוש, אף 

מ היה לה לקבל מ" מחעל גב דקרקע עולם היתה ואינה מחייבת למסור עצמה

גט ממרדכי, וא"ת שנתיירא מן המלך, היה לו לכתוב גט לשם אשה נכרית, 

לזה אמר "ואנכי הסתר אסתיר פני", אף המלאך הוי חציצה, ופשוט דמלאך 

אין ממין השכינה, ואפ"ה חוצץ ואם כן גבי גט נמי אע"פ שכותב לשם אשה 

תוכו והתם כתיב  נכרית פסול. ]וצ"ע הא אמרי' תוכו ולא תוך תוכו וצ"ל

 תוך ולא תוכו:[

 

, דאיתא בילקוט ובתרגום ששמעי היה חייב מרדכי מן התורה מנין

מיתה שמרד במלכות, ודוד ראה שיצא ממנו מרדכי לכן לא המיתו. ובזה 

"מי יתן טהור מטמא לא אחד" כגון אברהם מתרח חזקיה  מטיובן ילקוט איוב

ח וחזקיה בן אחז אבל מרדכי מאחז מרדכי משמעי, וקשה אברהם היה בן תר

היה דור עשירי משמעי ויותר. ולפי דברינו אתי שפיר, בשביל מרדכי ניצול 

שמעי, ששמעי היה חייב מיתה. וכתב הטור א"ח סי' רי"ו מור הוא מין דם 

שיצא מחיה ונקרש, וכתב הטור רבינו יונה היה מתירו באכילה אע"ג 

ש חולק עליו ע"ש. וצ"ע שתחלה היה דם מ"מ בתר השתא אזלינן והרא"

דבפ"ק דבכורות דף ו: חלב חידוש הוא דקי"ל דם נעכר ונעשה חלב וא"כ 

היה להיות אסור ואפילו הכי שריה רחמנא ע"ש, א"כ מוכח דבתר מעיקרא 

אזלינן ואפשר דמהר"מ
נא

ס"ל דילפינן מחלב ודוחק, דהא קי"ל מחידוש לא  

כ טהור הוא מדמנאו ילפינן. והראב"ד פ"א מהלכות כלי מקדש כתב דע"

מידי דלהדיוט אסור ולגבוה שרי, וא"כ אמר  נבהכתוב בסממני הקטרת והוא

מרדכי מן התורה מנין, כלומר היכן מצא דוד רמז שיחיה שמעי בשביל 

                                                 
דס"ל דצריך להיות מותר להדיוט, ואולי צ"ל: 'ואינו'  עי' ראב"ד הנ"ל ומשמע נא(

 מידי דלהדיוט וכו' 



ששון               לך לך            שמן       

 מג

מרדכי, לזה אמר מר דרור ומתרגמינן מירא דכיא, א"כ מוכח דיש טהור 

 מטמא הוא הדין מרדכי משמעי: 

 

 

 נשלם פרשת נח 

 

   

 
 
 
 

 -פרשת לך לך  -
 

 

כתיב למעלה מן ענין ויצאו אתם מעיר כשדים וגו' ויבואו  א[ מה

למה הלך וק'  ,עד חרן וישבו שם ויאמר ה' אל אברם לך לך מארצך

 בראשנה עד חרן. 

נ"ל דאמרינן בשבת
א

למה נקרא שמה שנער שכל מתי מבול ננערו לשם,  

הוא סוריא כמו שכתב ובזבחים דף קיג: אמרינן בבל עפרא טמא, וחרן 

ומסקינן  גואיכא פלוגתא בפ"ק דגיטין בהרמב"ם פ"א מהלכות תרומות

דעפרא טמא ואוירא טהור, ולכן מתחילה הלך אברהם מבבל וישב בחרן 

שסבירא ליה דעפרא טהור, ואמר לו הקב"ה לך לך התרחק עוד וצא, 

כמו  שעכ"פ עפרא טמא. ומ"מ צריך טעם למה דוקא עכשיו יצא מבבל. וי"ל

                                                 
בדפוס ונציא: כמש"ל בפנ"ח ע"ש,  ד(ד' ח:   ג(ה"ג ]ע"ש[  ב( ד' קיג:   (א

להלן יד כ,  ו(בסוטה ד' יד.   (הס פאדגרוזא: בפ"נ[ ונ' הכוונה לפרשת נח  ]ובדפו

אך במפרשי רש"י שהיה המעשר מהשלל, והיינו כעין מעשר כספים, וא"כ אינו 

 דכצ"ל ' בגמרא: רבה ונ ז(שייך לדין מירוח 



ששון               לך לך            שמן       

 מד

ע"ש כיון שראה שנהרג הרן ש"מ דבן נח מצווה  דשכתבנו לעיל בפרשת נח

על קדוש השם כישראל, וא"כ למה ניצל הוא, אלא ע"כ הוא נקרא אדם, 

"וחי בהם ולא שימות בהם", וא"כ כיון שנקרא אדם הוא מקבל  וכתיב ביה

 טומאה לפיכך יצא משם כדלקמן: 

ם היה כהן כמו שכתב בעשרה כיון דעכשיו תיקן חטא אדה"ר ואד א"נ

 מאמרות מאמר חיקור הדין ח"ד פי"ח:

א"נ אמרינן במנחות דף סז. מדאורייתא מירוח הגוי פוטר ממעשר אלא 

גזירה משום בעלי כיסין, פרוש שיש להם תבואות הרבה וחסים על רוב 

מעשרות ויתנו כל תבואתם לגוי למרח, ופריך הא אפשר לעיולי דרך גגין 

יו ג"כ פטורין, ומשני כיון שהיה בעל כיס זילא ביה מילתא. וקרפיפות ויה

אברהם לילך לארץ ישראל, אלא בודאי לקיים  והנה בודאי לא לפרות צריך

מצות מעשר כמו שמצינו גבי משה
ה

, ע"כ יפה אמר, "לך לך מארצך אל 

"ויתן לו מעשר  והארץ אשר אראך", כדי לקיים מצות מעשר, כמו שמצינו

כולם גוים ויהיה מירוח הגוים ופטור, לזה אמר "ואברכך" מכל", וק' הלא 

בממון, וא"כ חייב דבעלי כיסין חייבים משום גזירה. אך קשה הא אפשר 

לעיולי דרך גגין, לזה אמר "ואגדלה שמך" ואם אתה מעיילי דרך גגין זילא 

 בך מילתא, ואין זה גידול שם.

  

אע"פ  זד' מז. אמר רבאאך שיהיה הענין מקושר היטב נקדים גמרא דגיטין 

שאין קנין לגוי בארץ ישראל להפקיע מיד מעשר, שנאמר "כי לי כל הארץ 

לי קדושת ארץ", אבל יש קנין ביד גוי לחפור בורות שיחין ומערות שנאמר 

"והארץ נתן לבני האדם", ור' אלעזר אומר אע"פ שיש קנין לגוי בא"י 

ל אין קנין לגוי לחפור בה להפקיע מיד מעשר שנאמר "דגנך" ולא דגן גוי אב

בורות שנאמר "לה' הארץ". תוספות ב"ב דף נח. "וא"ת הא אין קברי גוים 

מטמאים באוהל משום דאין קרוין אדם י"ל דאברהם קרוי אדם דכתיב 

האדם גדול בענקים, וכן אדם הראשון ולהכי אין למעטם מקרא דאדם". 



ששון               לך לך            שמן       

 מה

ובסנהדרין דף נט.
ח

משום דכתיב והארץ נתן  הקשו הא אמרינן אין קנין לגוי 

לבני האדם, ומתרץ לבני אדם הראשון קאמר, ואמרינן בנזיר דף סא: 

והתנחלתם אותם לבניכם אחריכם כל שיש לו נחלה יש לו טומאה, והני גוים 

 טהואיל ואין להם נחלה להוריש עבדו לבנו אין לו טומאה. והר"ש פ"ד

לגוי בא"י להפקיע  דדמאי הביא ירושלמי מאי טעמא דמאן דאמר אין קנין

מיד מעשר שנאמר "והתנחלתם אותם לבניכם אחריכם לרשת אחוזה", 

מקיש אחוזה לעבדים מה עבדים הם אינן קונים מכם אף אחוזה כן. ובזה 

דאמר מפני  יריש בראשית בתשובת גביהה בן פסיסא מתורץ קושיית הרא"ם

ו" כתיב, שכנען עבד לפיכך נטלו ארץ ישראל, וקשה הא "עבד עבדים לאחי

, וא"כ יאוא"כ הוי עבד גם ליפת, ולדידי אתי שפיר דאין קנין לגוי בעבדים

אתי שפיר כיון דאתה תקנת חטא אדה"ר באור כשדים ונשמתו של אדה"ר 

היתה באמנה אתך, א"כ נקרא אדם ויש לך קנין בארץ ישראל וא"כ יש לך 

ארץ קנין בעבדים וא"כ יש לך טומאה, וא"כ צריך אתה ללכת מכאן ל

ישראל, "ולך לך מארצך" שהיא טמאה, "אל הארץ אשר אראך", שיהיה לך 

דהא בהא תלי' דלמ"ד אין  יבקנין שם, אבל גוי אין להם קנין, וכתבו תוס'

קנין לגוי בארץ ישראל דריש דגנך ולא דיגון גוי ומירוח הגוי פוטר ואם כן 

 א"ש כדלעיל:

ת בנה, א' לבשורת ארץ "ויבן שם מזבח" ג' מזבחו יגובזה מיושב המדרש

ישראל, וא' לקנינה, וא' שלא יפלו בניו בעי ע"כ. לפי פשוטו י"ל למה 

כיון שכבשו בשבת אמר  ידהתפלל עכשיו על עי דאיתא בילקוט יהושע

יהושע שבת קדש וכל מה שכבשנו בשבת יהי' קדש, אמר ר' ברכי' כעיר 

ב"ר שלום  הנדחת עשאה ועיר הנדחת אסורה בהנאה אמר ר' יהודה הלוי

כתיב "ראשית עריסותיכם תתנו לה', הואיל וכבשנו אותה תחלה נעשה 

הירושלמי פירות חוץ לארץ  טואותה חלה להקב"ה עכ"ל. ובפ"ב דחלה הביא

                                                 
 יא(סנהדרין ד' צא.   י(  צ"ל פ"ה מ"ט ט(ד"ה ואין  וף הוא ביבמות ד' סא. ס (ח

 יד(פרשה לט אות טז  יג(עי' תוס' גיטין ד' מז. ד"ה מר   יב(דגם שֵם גוי היה  צ"ב 

 רמז טו אות ו 



ששון               לך לך            שמן       

 מו

שנכנסו לארץ ר"א פוטר וכו' השיב ר"ע אי אתה מודה לי בשעה שנכנסו 

ד שלא ישראל לארץ ומצאו קמחים וסלתי' ולאו גידולי פיטוריהן הן, תמן ע

נכנסו למפרע ירשו עכ"ל, נמצא בלא זה הוה אמינא מה שנמצא בא"י לא 

נתחייב בחלה, וא"כ גם יריחו אינה חלה ואם כן לא נצטרך להתפלל על עי, 

אבל עכשיו שנתבשר אברהם שהוא זוכה בה א"כ למפרע ירשוה וא"כ 

 חייבים בחלה ולכן התפלל על עי. 

ל אדרת שנער", וקשה מאי נ"מ "וארא בשל טזובזה מיושב מה שאמר עכן

מה לקח. אלא כך אמר עכן כיון שהוא של מלך בבל, כדאמרינן במדרש 

פרשת מסעי
יז

, א"כ הוי פירות חו"ל שנכנסו לארץ ופטור מן החלה. 

"וארא בשלל" נסתכלתי בתורה שכתיב "ואכלת את שלל  יחובמדרש

כתלי דחזירי  דילפינן מינה דאפי' יטאויביך", רש"י פירש בפרק קמא דחולין

אשתרי להו, וא"כ ק"ו לאכול בלא חלה, ועל זה בא עכן על נערה 

 :כהמאורסה

 

הנ"ל מוכח דיריחו קדש כמו שכתבנו לעיל, ואמרינן ביומא דף ומכח 

פה. מנין לפקוח נפש שדוחה שבת רבי יונתן בן יוסי אמר "כי קדש היא 

דה אמר לכם" היא מסורה בידכם ואין אתם מסורין בידה אמר רב יהו

שמואל אי הואי התם הוי אמינא מלתא דעדיפא מכולהו "וחי בהם" ולא 

וחי  כבס"ל כמו שכתב רש"י בחומש כאשימות בהם ע"כ. וי"ל דאינון אמוראי

. בבבא קמא כגבהם קאי אעולם הבא, וא"ת בעולם הזה והלא סופו למות ע"כ

דף עא. חד אמר מעשה שבת, פירוש המבשל בשבת, אסור מדאורייתא 

דכתיב "כי קדש", וחד אמר דרבנן דכתיב "היא" קדש ואין מעשה קדש 

ע"כ, וא"כ אמר בלא זה הוה אמינא היא קדש ואין מעשי' קדש, וא"כ אין 

                                                 
ע"ש אות י וצ"ע, אבל כן הוא בילקוט  יז(יהושע ז כא   טז(הר"ש במשנה א   טו(

ד' יז. ד"ה אלא ]ע"ש[   יט(בילקוט שם בשם תנחומא   יח(יהושע רמז טז ד"ה תנו  

ויקרא יח ה   כב(נ' הכוונה "להתנאים" דשם ע"ש   כא(מד.   כדאי' בסנהדרין ד' כ(

 וא"כ הכוונה שיחיה בעוה"ב ואין למילף מכאן דין פיקו"נ כג(



ששון               לך לך            שמן       

 מז

יריחו קדש, אבל עכשיו שנתבשר שיקנה הוא ארץ ישראל דכתיב "קום 

התהלך בארץ", א"כ מוכח דאקרי אדם כמו שכתבתי לעיל, וא"כ איך מסר 

שדים הא כתיב "וחי בהם ולא שימות בהם", ואף שהיה עבודה נפשו באור כ

מ"מ לא טוב עשה מה שהכניס עצמו לכך ששיבר הצלמים בידים  זרה,

כמ"ש של"ה בסוף הספר, אלא צ"ל ד"וחי בהם" קאי אעולם הבא, וא"כ 

מנ"ל דפקוח נפש דחי שבת, אלא דדרשי' קדש היא לכם היא מסורה בידכם, 

שבת מותר "היא קדש ואין מעשיה קדש", א"כ וא"כ לא דרשינן דמעשה 

יריחו קדש דמעשה שבת דאורייתא, לכן התפלל שלא יפלו בניו מכח עכן 

 שנהנה מאיסור שבת, כלומר יריחו שנכבש בשבת כדלעיל. 

וא"ל בשורת הזרע יהיה מוכח ג"כ שיריחו קדש, דהקשו המפרשים הלא 

סבור שיהיה לו בן כבר הבטיחו "ואעשה אותך לגוי גדול". וי"ל דהיה 

משפחה דהרי שרה איילנית היתה, ובאמת הבטחה זו נתקיימה בישמעאל 

שהיה לגוי גדול, אבל עתה שאמר "לזרעך" אתן, ובניו משפחה ונכריות אין 

קרוי בנו, א"כ מוכח שיהיה לו בן משרה לכן בנה מזבח, ואמרי' ביבמות ד' 

י' קרוי בנך, דכתיב "כי כג. בנך הבא מישראלית קרוי בנך ואין בנך הבא מגו

יסיר את בנך" ולא כי תסור כו', האי קרא בז' אומות, כתיב ומשני כי יסיר 

 לרבות כל המסירין, הניחא לר' שמעון דדריש טעמא דקרא, א"כ לכתוב כי

אלא לרבנן דלא דרשי טעמא דקרא א"כ , יסיר, אלא לרבות כל המסירין

מות מנ"ל ומשני מאן תנא צריך כי יסיר משום טעמא דקרא, וא"כ שאר או

ר' שמעון ע"כ. ואיתא בסנהדרין דף טז: אין עושין עיר הנדחת בספר שמא 

ישמעו גוים ויחריבו את ארץ ישראל, ותיפק לי' ד"מקרבך" אמר רחמנא 

ולא מן הספר, מאן תנא ר' שמעון היא דדריש טעמא דקרא, וא"כ לר"ש 

עו גוים ויחריבו אף כדין עשאו יריחו עיר הנדחת דלא שייך עתה פן ישמ

שהיא בספר, אבל לרבנן דלא דרשי טעמא דקרא, לעולם אין עושין עיר 

הנדחת בספר, וא"כ בלא זה הוה אמינא דהלכה כרבנן דלא דרשינן טעמא 

דקרא, וא"כ יריחו אינו עיר הנדחת, אבל השתא שנתבשר בזרע, וקשה הא 



ששון               לך לך            שמן       

 מח

זרע, וקשה משרה שהוא נקרא כבר הבטיחו, אלא צ"ל דהבטחה הזאת היא 

מנא ליה הלא "כי יסיר" בז' אומות כתיב, אלא צ"ל דדרשי' טעמא דקרא וכי 

יסיר לרבות כל המסירים כרבי שמעון דדריש טעמא דקרא, ואם כן יריחו 

 עיר הנדחת, ולכן התפלל על עי: 

 

פרש"י להתפלל על בני יעקב  אברהם בארץ עד מקום שכם, ב[ ויעבר

ר גריזים והר עיבל ששם קבלו ישראל כשיבואו לשכם. "אלון מורה" ה

 שבועת התורה. וקשה מה ענין זה לכאן. 

 

 

בהמשך הפסוקים "ויקח אברם את שרי אשתו וגו' ויבאו ארצה  נ"ל

כנען ויעבר אברם בארץ עד מקום שכם והכנעני אז בארץ", דכתב הזוהר 

"ויקח אברם" לקחה בדברים טובים דאסור לאיש להוציא אשתו לארץ 

לא מדעתה. וקשה דתנן בסוף כתובותאחרת אם 
א

הכל מעלין לארץ ישראל  

וכו', וצ"ל כמו שכתבו תוס' דעכשיו אין כופין משום דאיכא סכנת דרכים, 

שהדרכים משובשים בגייסות, וא"כ אמר "ויקח אברם את שרי אשתו", 

שלקחה בדברים טובים, וקשה הא קי"ל שיכול לכופה ללכת לא"י, ולזה 

ארצה כנען ויבא ארצה כנען ויעבר", פירוש שכבר היה אמר "ויצאו ללכת 

היה יכול  בארץ כנען, ואברהם הלך משם להלן עד מקום שכם, ועל זה לא

לכופה. אי נמי "והכנעני אז בארץ" שהיה הולך וכובש מזרעו של שם, א"כ 

 היו הדרכים משובשים בגייסות ולא היה יכול לכופה.

 

"נ ותנא דבי מנשה מפיק ד"ך ועייל ס"ך, ז' מצות נצטוו ב בא"נ י"ל דאמרינן

 גפירוש ד'ינין וכ'לאים ומעייל ס"ך ס'ירוס כ'לאים. תירץ גביהה בן פסיסא

                                                 
 -ב  -

הל'  ו(בראשית לד יג   ה(ד' ע.   ד(שם ד' צא.   ג(סנהדרין ד' נו:   ב(ד' קי:   (א

 ד' פח. ו(מלכים פ"ט הי"ג  



ששון               לך לך            שמן       

 מט

שישראל זכו בארץ כנען מפני שכנען היה עבד ומה שקנה עבד קנה רבו. 

בשם  השכנען נתקלל לעבד לפי שסירס לאביו. כתב הרמב"ן דובסנהדרין

ים ראה אחד שעבר עבירה ולא דנוהו הרי זה בני נח נצטוו על הדינ והרמב"ם

הרואה יהרג, ומפני זה נתחייבו כל בעלי שכם הריגה שהרי שכם גזל את 

דינה והם ראו וידעו ולא דנוהו, והרמב"ן חולק על זה שבאמת שלא כדין 

הרגם, ולכן כעס יעקב עליהם כו', וא"כ בלא זה הוה אמינא ב"נ נצטוו על 

שכם, וא"כ לא היה צריך להתפלל עליהם, אבל  הדינים וא"כ כדין הרגו את

עכשיו "והכנעני יושב בארץ ויאמר ה' לזרעך אתן את הארץ הזאת", וקשה 

למה אלא שכנען הוא עבד מפני שסירס לאביו, ואם כן מוכח דקיימא ליה 

כתנא דבי מנשה דמפיק ד"ך ועייל ס"ך, אם כן שלא כדין הרגו לשכם, ואם 

 כן צריך להתפלל עליהם:
 
 

 

בשבתואמרינן 
ז

בשם הרשב"א  ח, מודעה רבה לאורייתא. ומקשה הכותב

אם כן למה גלו ישראל על חטאתם ותירץ שמתחלה לא נתן להם אלא על 

אע"פ  יהקשה טלא יקיימו התורה יטול ארץ ישראל מהם. והתוס' תנאי, שאם

שקבלו התורה בהר גריזים והר עיבל מ"מ הוי כבעל כרחן כיון שהיה ע"פ 

וע"כ הכי פירושו עכשיו שראה שזכו בארץ כנען מפני שכנען עבד  הדבור,

שלו הוא, וא"כ כשחטאו למה נטלה מהם, בשלמא אי הוי מתנה יש לומר 

שנותן להם על תנאי, אבל עכשיו שזכו בו מן הדין קשה למה נטלה מהם, 

ואם תאמר מפני שחטאו, הלא אנוסים היו, לזה אמר "הראה הר גריזים" 

 אל התורה מדעתם ולא מחמת אונס, ולא כתירץ התוספת:ששם קבלו ישר

 
   

 

 

                                                 
 ר"ל הוקשה להם ותירצו דאע"פ וכו' י(שם ד"ה מודעה   ט(בעין יעקב   ח(    

 -ג  -



ששון               לך לך            שמן       

 נ

אמרו מלאכי השרת לפני הקב"ה רבש"ע אדם  אוירא ג[ בילקוט 

יחיד בררת לך משבעים לשון וכרת ברית עם עובד אלילים, אמר להם 

בן יחיד נתתי לו ואני אומר העלהו לי עולה לפני אם יעלהו הרי זה 

 ים, שנאמר "ויהי אחר הדברים האלה"מוטב ואם לאו יפה אתם אומר
ע"כ. מאי דקדקו המלאכי השרת בררת לך מע' לשונות, ועוד מה השיב 

 הקב"ה בן יחיד וכו' מה ענין זה לכאן. 

 

 

כתבו כיון ד"כי יסיר" קאי אכל אומות א"כ  בהתוס' ביבמות דף כג. נ"ל

לא תכרות להם קאי ג"כ אכל אומות, וא"כ היאך כרת שלמה ברית עם 

ירם מלך צור וכו' וי"ל דלא אסר כריתות אלא לשם ע"ז, וא"כ המלאכים ח

סברי דאברהם טעה בזה וסבר דלא תכרות להם קאי דוקא אז' אומות משום 

לא תחיה כל נשמה, אבל עם שאר אומות שרי, וא"כ עתה שלא היה עדיין 

זמן כבוש ארץ ישראל מותר לכרות ברית, ולכן אמרו אדם יחיד בררת לך 

ומות, פירוש שלא יכרות ברית עמהם והוא כרת ברית עם א"ה. א"ל מע' א

כל שהוא חק לע"ז  גהקב"ה בן יחיד נתתי לו כו' דכתבו התוס' בע"ז דף יא.

"ואף  דאע"ג דכתיבא באורייתא אסור לעשותו, וכ"כ רש"י בפרשת שופטים

ע"פ שמצבה היתה אהובה בימי אבות מ"מ עכשיו שנאה מאחר שעשאוה חק 

ובסנהדרין דף ס"ד: העביר כל זרעו למולך פטור שנאמר "מזרעך" לע"ז", 

וא"ת לחייב אקמא וי"ל כגון שאין לו אלא בן אחד.  הולא כל זרעך, בתוס'

וכתב הבחיי שהיו מקריבין בן אחד לע"ז והיו אומרים שבסבת זה יתקיימו 

שאר בנים, וא"כ כשאין לו אלא בן א' אין זה חק לע"ז, ואני אומר העלהו 

לה לפני אם יעלהו מוטב, וא"כ ס"ל דישמעאל לא מקרי זרע, ואע"ג עו

דמסתמא שחרר את הגר מ"מ היתה מצרית ולא גיירה ולא מקרי זרע, א"כ 

מוכח דכי יסיר מיירי בכל אומות, וא"כ לא תכרות להם ברית קאי ג"כ אכל 

                                                 
 שם ד"ה העביר   ה(דברים טז כא   ד(ד"ה ואי   ג(ד"ה ההוא   ב(רמז צה   (א



ששון               לך לך            שמן       

 נא

אומות ואברהם שכרת ברית ס"ל כתירץ תוס' שלא אסר אלא כריתת ברית 

ם לאו שלא ירצו להקריבו שיאמר שהוא חק לע"ז, וא"כ ס"ל לע"ז, וא

דישמעאל ג"כ נקרא זרע דכי יסיר לא קאי רק אז' אומות, וא"כ ס"ל כריתות 

 ברית קאי נמי רק אז' אומות יפה אתם אומרין: 

 

שרי אל אברם חמסי עליך, אנכי נתתי שפחתי בחיקך  ד[ ותאמר

ללת להקב"ה מה תתן לי ופירש"י כשהתפ, ותרא כי הרתה ואקל בעיני'

ואנכי הולך ערירי לא התפללת עלי, אלא היה לך להתפלל על שנינו והייתי 

אני נפקדת עמך. ועוד דבריך אתה חומס שאתה שומע בזיוני ושותק ע"כ. 

וקשה מה ענין זה לזה שהרי לא אמרה עכשיו אלא חמסי עליך וא"כ מנ"ל 

 שהיתה אומרת בענין תפלה. 

 

דף סד. נשא אשה ושהה עמה עשר שנים ולא ילדה דאי' ביבמות  ונ"ל

יוציא ויתן כתובה שמא לא זכה להבנות ממנה, ופריך
א

ודילמא איהי לא זכי'  

וא"כ למה יתן כתובה, ומשני איתתא כיון דלא מפקדה אפריה ורביה לא 

מענשי', פרש"י לא איכפת לה ולא ענש לה הקב"ה על עוונותיה. ורש"י 

יה", אמרה שרה אין סתרה כגלוי נראה כצדקת פירש "ותקל גבירתה בעינ

ואינה צדקת, שהרי כמה שנים שהיתה עם אברהם ולא עיברה, ואני 

נתעברתי מביאה הראשונה ע"כ, וא"כ תי שפיר בלא זה הוה אמינא שלא 

התפללת עלי מפני שאשה אינה מצווה על פ"ו, אבל עתה שאתה שומע 

ה על כך, אלא ס"ל שאשה בזיוני ושותק, קשה הלא הקב"ה אינו מענש אש

 מצווה אפ"ו וא"כ למה לא התפללת עלי:

 

                                                 
 שם ע"ב (א

 -ה  -



ששון               לך לך            שמן       

 נב

ר' שמעון אומר כל הכפרות הראה הקב"ה  אמדרשב ה[ איתא

לאברהם חוץ מעשירית האיפה ורבנן אמרו אף עשירית האיפה הראה 

לו, נאמר כאן "ויקח את כל אלה" וגו' ונאמר להלן "את המנחה אשר 

 לגי. והוא תמוה דבמאי קמפ, יעשה מאלה"
 

אומר משוח פירוש כהן  בלתרץ, דאיתא בהוריות דף ט. פליגי ר"ש נראה

גדול חייב בכולן, בכל הקרבנות חוץ מעשירית האיפה, פירוש אם חטא אינו 

מביא עשירית איפה לכפרתו דכתיב "זה קרבן אהרן ובניו" וגומר "עשירית 

רבנן לפיכך דוקא זה מביא ואינו מביא עשירית איפה אחרת ו האיפה",

סבירא להו כיון דפטור מעשירית האיפה פטור מכל קרבן עולה ויורד, ובדף 

יב: פליגי רבנן ור' מאיר במשוח שעבר, פירוש שאם ראה כה"ג קרי ומינו 

אחר תחתיו שהראשון חוזר לעבודתו והשני אינו ראוי לא לכה"ג ולא לכהן 

הונה הדיוט, לכה"ג לא משום איבה, ור"ש ס"ל כר"מ דאמר כל מצות כ

גדולה עליו, ומודה דאינו מביא עשירית האיפה בכל יום, וכתב רש"י ביומא 

דף עג. הטעם דחדא אמר רחמנא להביא ולא שנים, וכיון שכה"ג מביא כל 

יום, שוב אין כהן משוח שעבר יכול להביא. ואמרינן נמי אין משוח מלחמה 

בנו עומד מביא עשירית האיפה דכתיב "והכהן המשיח תחתיו מבניו", מי ש

תחתיו, פירוש שבניו יורשין גדולתו, לאפוקי משוח מלחמה שאין בניו 

יורשין גדולתו כ"כ רש"י ביומא ד' עב: וכן הוא בתו"כ ואמרינן סוף פרק ג' 

דנדרים
ג

בקש הקב"ה להוציא כהונה משם כיון שהקדים כו' הוציאה  

זרעו כהן, מאברהם, והיינו דכתיב "והוא" כהן לאל עליון, "הוא" כהן ואין 

וא"כ אברהם בחיי שם לרבנן אינו ראוי לכה"ג משום איבה, וא"כ לא 

הקריב עשירית האיפה בכל יום, וא"כ הקריב עשירית איפה לכפרתו, ולכן 

                                                 
 (גע"ש בגמ' דהם דברי ר"ע ועי' במשנה שם וצ"ע שם   ב(פרשה מד אות יד   (א

 ד' לב

  



ששון               לך לך            שמן       

 נג

ס"ל אף עשירית האיפה הראה לו. ור' שמעון לטעמי' דס"ל כר"מ דכל מצות 

נו משום כהונה גדולה עליו, ואע"ג דמודה דאינו מביא עשירית איפה, היי

שהכה"ג מביא ולכן אינו מביא הוא משום דאין מביאין שנים, והכא שֵם לא 

הביא משום דבניו לא ירשו גדולתו, ומי שאין בנו יורש גדולתו אינו מביא 

עשירית האיפה כנ"ל, והוי דומיא דמשוח מלחמה, וכיון ששם לא הביא, 

יפה, וזהו אברהם הביא בכל יום, וא"כ אינו מביא לכפרתו עשירית הא

שדקדק ר"ש ואמר כל הכפרות הראה לו חוץ מעשירית האיפה, "כפרות" 

 דייקא, ודוק:

 

ו[ הנה נא ידעתי כי אשה יפת מראה את והי' כי יראו אותך המצרים 

וקשה מהיכי תיתי יאמרו וגו'. ואמרו אשתו זאת והרגו אותי ואותך יחיו 

 אשתו זאת, ועוד למה יהרגוהו. 
 

 

ות דף לד: ער ואונן שמשו שלא כדרכן, בשלמא אונן דאמרינן ביבמ י"ל

משום "לא לו יהי' זרע", אלא ער מאי טעמא עביד הכי שלא תתעבר 

ותכחיש יפיה, ובסנהדרין דף נח: אמר ר' אלעזר אמר ר' חנינא ב"נ שבא על 

שנאמר "ודבק ולא שלא כדרכה", וא"כ הכי  אאשתו שלא כדרכה חייב מיתה

י אשה יפת מראה את" והי' כי יראו אותך המצרים פירושו "הנה נא ידעתי כ

ואמרו אשתי זאת", פירוש א"כ למה היא יפה כ"כ, אלא ודאי שלא כדרכה 

שימש, "והרגו אותי", שיאמרו בן נח שבא על אשתו שלא כדרכה חייב 

מיתה, וזה שאמר הכתוב גבי אבימלך
ב

"הנך מת על אשה אשר לקחת והיא  

                                                 

  -ו  -

וי"ל דמפרש אליביה דר"ח  באמת הגמ' חוזר שם מזה דמי איכא מידי וכו', א(

דוקא. ויתכן דגם לרבא שם אינו אלא ממתן תורה ואילך דלישראל שרי, אבל כאן 

קודם מ"ת לא שייך מי איכא מידי דלישראל שרי וכו' דאכתי לא שרי, ומש"ה 

. והעיר חכם אחד דפליגי בזה, עי' פרשת דרכים דרך האתרים דרוש א לכו"ע אסור



ששון               לך לך            שמן       

 נד

בעל עושה אותה בעולה שלא כדרכה  גקדושיןבעולת בעל", דילפינן מיניה ב

ואין אחר עושה אותה בעולה שלא כדרכה, וקשה היאך רמוזה שלא כדרכה 

בקרא, אלא הוא הדבר אשר דברנו, אלא דאבימלך ס"ל מדהיא יפה כ"כ 

דאברהם בעל אותה שלא כדרכה, וא"כ אינה אשת איש, לכן אמר הקב"ה 

ושה בעולה שלא כדרכה, וזה "הנך מת וגו' והיא בעולת בעל", דבעל ע

שאמר הכתוב "השב את אשת איש כי נביא הוא", דכתב בשל"ה דף ק' בשם 

הזוהר והני דמפקין זרעין שלא כדרכן אילין דלא חמאן אנפי שכינתא כלל, 

"ועתה השב אשת האיש כי נביא הוא", ואי איתא דשמש  א"כ אתי שפיר

 שימש: שלא כדרכה לא חמי אנפי שכינתא, אלא ע"כ כדרכה

                                                                                                     
ד' ט: ]וע"ש בריטב"א  ג(ג בראשית כ  (ב טבע"ש הי סוף ד"ה עוד נקדים

 ומהרש"א[

 

 נשלם פרשת לך לך

 

   

 



ששון               וירא            שמן       

 נה

 -פרשת וירא  - 
 

שרה בקרבה לאמר אחרי בלותי היתה לי עדנה ואדוני זקן  א[ ותצחק

ויאמר ה' אל אברהם למה זה צחקה שרה לאמר האף אמנם אלד ואני 

וקשה  ,זקנתי היפלא מה' דבר למועד אשוב אליך כעת חיה ולשרה בן

בר, ועוד קשה מאי קאמר "היפלא מה' מאי קאמרה "היתה לי עדנה" לשון ע

דבר" משמע שהיא אמרה ח"ו שמה' יפלא דבר. ועוד קשה מאי דקדק 

 "למועד וגו' כעת חיה".

ונראה לתרץ דאמרינן בראש השנה
א

בפסח נולד יצחק דכתיב "למועד אשוב  

אליך", אימת אילימא דקאי בפסח ואמרי לי' בעצרת, בחמישים יומי מי קא 

כתבו  בחג ואמרי לי' בפסח ויולדת למקוטעים וכו', ובתוס'ילדה, אלא דקאי ב

דאיתא בפרקי דר' אליעזר דבפסח באו המלאכים ולמועד היינו לשנה הבאה, 

ומקשו שם דהא אמר ליה הקב"ה "למועד" היינו בשנה האחרת וא"כ משמע 

דבשנה אחרת הוי. וי"ל דגמרא דילן ס"ל דבניסן נברא העולם, וא"כ הוי 

 רת.בניסן שנה אח

כתבו תוס' דאלו ואלו דברי אלקים חיים דבתשרי עלה במחשבה  גובסוף ר"ה

להבראות ולא נברא עד ניסן. ומודעת זאת שהפילוספים נתקשו בדברים 

כאלו בשלמא גבי בן אדם י"ל שחשב לעשות כך ואח"כ נתגלגל לו סבה 

שלא ידע מתחלה ולכן איחר מלעשות, אבל הקב"ה ידע מה יהי' בסופה וא"כ 

מה חשב מתחלה כך ואח"כ לא עשאה. והנה אנו נתפוס סברת פרקי רבי ל

. וידוע דבאותו פעם חזר דאליעזר דבניסן באו המלאכים, וכ"כ רש"י בחומש

טעם למה בא לה הוסת שנה תמימה קודם  ם. וצריךלהיות לשרה ארח כנשי

הלידה. וצריך לומר משום שהקב"ה רצה להחזירה לנערותיה כדי שיהי' הנס 

                                                 
ד'  ה(כאן פסוק י   ד(ד' כז. תד"ה כמאן   ג(שם בתד"ה אלא עש"ה   ב(ד' יא.   (א

 ט:  
 



ששון               וירא            שמן       

 נו

שאין אשה חוזרת לנערותי' עד שתהי' לה  הך הטבע, ואיתא במסכת נדהבדר

ג' וסתות, ועונה בינונית ל' יום, ובעינן ג' הפלגות ג' חדשים, וט' חדשים 

 לעיבורה, אבל לתלמודא דידן לא הי' לה רק וסת א'. 

והנה אנן ס"ל דבאו המלאכים בניסן, ושרה הבינה דלמועד פירושו בחג, 

י שבתשרי עלה במחשבה להבראות והוי שנה אחרת, ובשנה האחרת, לפ

וא"כ סברה שלא יהי' לה רק וסת א' ותלד לז' למקוטעין, וא"כ הוקשה לה 

ממ"נ, אם רוצה הקב"ה להחזירה לימי נערותי' הלא צריך ג' וסתות, ואם 

אינו רוצה להחזירה לימי נערותי' למה לי כלל וסת, וזה שאמרה "אחרי 

פירוש וסת, וזקנה אינה חוזרת לימי נערות בוסת בלותי היתה לי עדנה", 

 אחת, וא"כ מ"מ אני זקנה וגם אדני זקן.

"ויאמר ה' למה זה צחקה שרה לאמר האף אמנם אלד ואני זקנתי", פירוש 

אף שבאמת אלד מ"מ אני זקנתי מאחר שלא היה לי רק וסת א', מפני שהיא 

חרת היינו תשרי לפי הבינה למועד פירושו לי"ט הבאה דהיינו בחג, ובשנה א

שעלה במחשבה להבראות בתשרי, "היפלא מה' דבר", פירוש וכי אין ה' 

יודע מה יהי' בסופה כקושיות הפלוסופים הנ"ל, וא"כ אין שייך לומר שעלה 

במחשבה בתשרי ולא נברא כו', אלא ודאי גם המחשבה היה לבראו בניסן, 

זאת דהיינו לשנה "ולמועד אשוב אליך כעת חיה ולשרה בן", פי' כעת ה

הבאה בפסח, וא"כ יהיו לה ג' וסתות ותשוב לימי נערותי', ודו"ק שבזה 

מוצלת שרה מחטא מפורסם שנאמר ח"ו שלא האמינה שתלד, אלא 

שהאמינה, רק שסברה שלא תחזירה לימי נערותיה, וגם הקב"ה לא שינה 

 כלל אלא שדילג מה שאמרה "ואדוני זקן" מפני שלום:
 

 

 

זעקת סדום ועמורה כי רבה וחטאתם כי כבדה מאוד, ב[ ויאמר ה' 

ארדה נא ואראה הכצעקתה הבאה אלי עשו כלה, ואם לא אדעה. ויגש 

אברהם ויאמר האף תספה צדיק עם רשע אולי יש חמשים צדיקים בתוך 

וקשה מאי "וחטאתם כי כבדה מאוד", ועוד קשה "ארדה נא וגו'.  העיר

פסקו דיני נפשות אלא בראיה, הא ואראה" ופירש"י לימד לדיינים שלא י



ששון               וירא            שמן       

 נז

קי"ל דדנין על פי עדים. ועוד קשה מאי אמר אברהם "האף תספה צדיק עם 

 רשע", מהיכי תיתי לומר כן. 
 

 

ונראה לתרץ דאמרינן בסנהדרין פרק ט'
א

מי שנתחייב ב' מיתות נידון  

וא"ת והא הוי עדות השניה עדות שאינו יכול להזימה  בבחמורה ומקשו תוס'

רא גברא קטילא הוא וא"כ לא הוי עדות. ותרצו כגון שמצאו הדיינים דמעיק

בעצמן ע"ש, וא"כ יאמר הכתוב "זעקת סדום ועמורה כי רבה וחטאתם כי 

אך הוי עדות שאינו יכול  גכבדה מאוד", פירוש עכשיו עשו חטא חמור מאוד

להזימה, לכן אמר "ארדה ואראה" וגו' כלומר אם הדיינים בעצמם רואים, 

ון בחמורה כתירוצו של תוס'. אך קשה הלא הקב"ה אין צריך לירד ניד

ולראות שידע הכל, אך לימד לדיינים וכולי שלא יפסקו דיני נפשות עד 

 . דשיראו

 

וגו' דאיתא בחולין דף יא: דאזלינן בדיני נפשות  "ויגש אברהם ויאמר"

י אחר הרוב משום דילפינן מרוצח, משום דלמא הוי טריפה והוי עדות שא

הקשו כיון  האתה יכול להזימה אלא משום דאזלינן בתר רובא. וביפ"ת

דאזלינן בתר רוב א"כ אם נתערב אחד שאינו חייב מיתה באחרים חייבי 

רוב אין להרג אותו כיון שהוא ודאי נקי, ואף  מיתות יהרג. ותירצו משום

ע"ג דתוס' לא הקשו קושיא זו בפירוש
ו

אך נלמד ממש מדבריהם כן ע"ש.  

הקשו תוס' קושיא זו ותירצו דהוי קבוע וכל קבוע כמחצה על  זבחולין גם

מחצה דמי, וא"כ הכי אמר אברהם "האף תספה צדיק עם רשע", כיון שרוב 

                                                 
 -ב  -
 ד(היינו מעשה דריבה אחת ומובא ברש"י כאן   ג(שם תד"ה ונגמר   ב(ד' פא.   (א

ל האחרונה אלא אם הם היינו באופן זה שעבר ב' עבירות, שלא יפסקו הדין ע
אולי צ"ל ובת' ר"ל במס'  ה(בעצמם ראו העבירה דאל"ה ה"ל עשאאי"ל  

שהתוס' הק' בנתערב מי שנתחייב מיתה קלה ולא (  ובסנהדרין ד' פ: ד"ה הנסקלין 
בתי' ראשון שאין לחייב זכאי  ח(שם ד"ה ליחוש  ז( בנתערב מי שפטור לגמרי  

 אפי', ולגבוה גזירה וכו'   ד' ע: ד"ה  י( ד' ד. ט(מכח רוב  



ששון               וירא            שמן       

 נח

, ועוד "אולי יש חרשעים, וזה אינו נכון להרג צדיק עם רשע כמו שכתב תוס'

חמשים צדיקים בתוך העיר", וה"ל קבוע וכל קבוע כמחצה על מחצה דמי 

 וא"כ בדין להיות כולם פטורים.

 

"חלילה לך" חולין הוא  ט" וגו'. דאמרי' במס' ע"זחלילה לך מעשות"

לך לעשות כדבר הזה להמית צדיק עם רשע. וקשה מה הוא לשון חולין. נ"ל 

לחד שינוי' דוקא בקדשים אמרי' ימותו כולן ולא  ידאמרי' בתוס' בזבחים

ן, דבחולין אמרינן נכבשינהו דניידו, אמרינן נכבשינהו דניידו אבל לא בחולי

וכל דפריש מרובא קא פריש, וא"כ הכי קאמר חולין הוא לך ונכבשינהו עד 

 דניידו עד שישארו מחצה על מחצה ויהי' כולם נצולים.

ואפשר שמפני זה אמר "אולי יש חמשים צדיקים", ופוחת והולך עד עשרים, 

חת מעשרה עוד מאה דברי דאיתא בסנהדרין דף טו: עד כמה עושין עיר הנד

ר' יאשיה דבציר מעשרה לא נקרא עיר ויותר ממאה נפקי מתורת עיר ר' 

יונתן אומר ממאה עד רובו של שבט, וא"כ הכי קאמר "אולי יש חמשים 

צדיקים", א"כ נכבשינהו דניידו ונקטיל עד שישארו מאה שזה שיעור עיר, 

"האף תספה ולא וא"כ יהיו חמשים צדיקים וחמשים רשעים, ולזה אמר 

תשא למקום בעבורם למען חמישים צדיקים אשר בקרבה", "למקום" 

 דייקא, ואח"כ אמר "עשרה" שגם זה מקרי עיר כנ"ל.

ופירש"י וא"ת לא יצילו הצדיקים את הרשעים מ"מ למה תמית הצדיקים, 

"והיה כצדיק כרשע חלילה לך השופט כל הארץ לא יעשה משפט", הכי 

ין שייך זה לגבי דידך שאתה יודע מי הוא צדיק ומי פירושו: ואם תאמר שא

על פי שהצדיקים קבועים לא יוכלו להציל את הרשעים, מ"מ  הוא רשע ולכן אף

תמית הצדיקים, כיון שאתה יודע שהוא צדיק, ועוד וכי בשביל שאתה למה 

שופט כל ארץ ויודע כל המחשבות לא תעשה משפט, מ"מ אתה צריך 

 בבית דין שלמטה וכו':  להתנהג במשפט כאלו הוא
 

 

 



ששון               וירא            שמן       

 נט

, פקד את שרה כאשר אמר וגו' ויעש ה' לשרה כאשר דבר ג[ וה'

לברכה בחלב
א

 . והוא תמוה.

ונ"ל דאיתא בברכות דף לא: אמרה חנה כל מה שבראת בעולם לא בראת 

דבר אחד לבטלה, דדין הללו שנתת על לבי לא להניק בהן תן לי בן ואניק 

קב"ה עשה לשרה כאשר דבר, דהיינו בהן ע"כ, נמצא הכי קאמר, שה

ברא לה דדין והוצרך לברכה בחלב וא"כ הוצרך ליתן לה  המתחלת הבריא

 בן להניק:
 

 

 

בר"ה דף לב: "וה' פקד את שרה" פקדון דיחיד הוא, כיון  ד[ איתא

 . צ"ע דמכל אדם אתי רבים. דאתא רבים מינה, כרבים דמי

רות נפקדו עמה, א"כ אתי "את" שרה, לרבות כל העק אונ"ל דאיתא במדרש

שפיר שמכח זכותה נפקדו רבים. ידוע שאברהם ראה במזלו שאינו מוליד, 

מוליד שרי אינה יולדת שרה  הקב"ה אברם אינו מוליד אברהם ואמר לו

יולדת
ב

בני חיי ומזוני לאו  ג. ובתשובת הרשב"א סימן קמ"ח הא דאמרינן

 דזכות הדבר תלוי. ונ"לבזכותא תליא אלא במזלא, ומפסוקי תורה נראה כי ב

כי לא נחלקו אלא במקרה יחידים, ולא במה שישיג את הצבור, כי כח 

, וא"כ הכי קאמר, "וה' ההציבור גדול לידון על פי מעשיהם הן לרע הן טוב

פקד את שרה", לשון ציווי, בריאה חדשה כמ"ש בעשרה מאמרות  במאמר 

ר "את" שרה, לרבות אם כל חי ח"א, וקשה הלא במזלא תליא בנים, לזה אמ

 שכל העקרות נפקדות עמה והוי רבים, ורבים לא תלי' במזלא:

 

 

                                                 
   -ג  -

 ב"ר פ' נג אות ה (א

 

 -ד  -

 ד(מו"ק ד' כח.   ג(ב"ר מ"ד י"ב ומובא ברש"י לעיל טו ה   ב(בילקוט אות צב   א(

 ד' יב: ו( עכ"ד הרשב"א   ה(הוא לשון הרשב"א בתירוצו  



ששון               וירא            שמן       

 ס

לתת טעם למה עשה הקב"ה נס בחנם לברכה בחלב, הלא היה  וצריך

גבי משה רבינו  וספק בידה לשכור מינקת. ואפשר לומר כמו שאמרו בסוטה

ע"ה "פה שעתיד לדבר עם השכינה ינק מן הנכריות", ופירש רש"י לפי 

אוכלין דברים טמאים וגוף המאכל נהפך לחלב, וידוע שבאותו פעם היו ש

כולם נכרים, ואף הגרים שגייר אברהם היו גרים תושבים כמ"ש הע"מ 

 אכלו נבלות, לכן הוצרכה שרה בעצמה להניק: זבמאמר צבאות ה', ואי הכי

 

"צחוק עשה לי אלקים כל השומע יצחק לי. ותאמר  וזה שאמר הכתוב

. וק' ותאמר ותאמר "רהם הניקה בנים שרה כי ילדתי בן לזקוניומי מלל לאב

 למה לי. 

ונראה דאיתא במדרש קהלת
ח
טוב יום המות מיום הולדו, משל  טופרשת וילך 

לשתי ספינות אחת פורשת מן הלמון
י

ואחת נכנסת ללמון, זה שנכנסה ללמון  

 אין הכל שמחים וזו שפורשת מן הלמון הכל שמחים, היה שם פקח אחד

ואמר חלופי דברים אני רואה, זו שיצאו מלמון אין אנו יודעין מה רוח 

מזדווגת לה וכו' כך אדם נולד הכל שמחים ואין צריך לשמוח שאין אנו 

יודעים אם יהיה צדיק או רשע, וא"כ אתי שפיר, "צחוק עשה לי אלקים כל 

השומע יצחק לי", משום דבעלמא יש פקח שאומר שאין לשמוח דלמא יהיה 

שע אבל הכא בודאי יהיה צדיק. וק' מנא לן, "ותאמר מי מלל לאברהם ר

הניקה בנים שרה כי ילדתי בן לזקוניו", ועשה לי הקב"ה נס כאשר הבטיח 

, אלא ע"כ יאלאברהם כמה פעמים שיהיה לו זרע, אך למה נעשה נס זה

שעתיד לדבר עם השכינה, וא"כ בודאי יהיה צדיק, ולכן "כל" השומע יצחק 

 לי: 

 

                                                 
תחילתו צ"ל ויקהל, ב ט(פרשה ז' אות ד'    (ח  ס: וא"ה, ויתכן דצ"ל וא"כובדפ ז(

הוא חוף הים, מקום שהספינות פורשות משם לים, מתנות כהונה שם   י(]מח א[  

 שהניקה חלב יא(

 



ששון               וירא            שמן       

 סא

ה[ מה כתיב למעלה מן הענין "ויתפלל אברהם אל אלקים בעד 

וה' פקד את  כל רחם לבית אבימלך וגומר אבימלך כי עצר עצר ה' בעד

 וקשה היאך תלוי זה בזה. גומר.  שרה"

 

 

כתב ר"ח דאסור להניק  אדכתב הר"ן ריש פרק ב' דע"זונראה לתרץ 

א כתב כיון בנה של ישראלית מן הנכריות כבהמה טמאה אבל הרשב"

אף על פי דאסיקנא בפרק
ב

דחלב מהלכי שתים מותר מהיכי תיתי יהיה אסור  

. ובבכורות דף ו: דרשינן גוכ"כ בפרק חרש חלב נכריות מחלב ישראלית

חלב טמאה מ"את" הגמל לרבות חלב טמא, ורבנן אתים לא דרשו כדתני 

יך שמעון העמסוני היה דורש כל אתין שבתורה כיון שהגיע את ה' אלה

תירא פירש, אמרו לו תלמידיו וכו' עד שבא ר' עקיבא ולימד את ה' אלהיך 

לרבות תלמידי חכמים. א"ל רב אחא לרב אשי טעמא דכתב רחמנא את 

הגמל הא לאו הכי הוה אמינא חלב בהמה טמאה שרי, מאי שנא מהא דתנן 

הטמאים לאסור צירן ורוטבן, ומשני אצטריך, ס"ד הואיל בבהמה טהורה 

הוא דאמר מר דם נעכר ונעשה חלב וכיון דחידוש הוא בבהמה טמאה  חידוש

נמי לשתרי קמ"ל, הניחא למאן דאמר דם נעכר ונעשה חלב אלא למ"ד 

אברים מתפרקין מחמת לידה ואין נפשה חוזרת עד כ"ד חדש מאי איכא 

למימר. בתשובת מהרי"ל סי' א' מקשה למה לא פירש מואהבת את ה' 

. ותירץ דשם ידע שבא לרבות דם בפרשת ואתחנןאלהיך, שהוא כתוב קוד

ת"ח שיהא אוהב אותו אהבה יתירה, אבל את ה' אלהיך תירא בזה נתקשה, 

ומקדשי תיראו יכול יתיירא אדם מבית המקדש וכו', ומקשו  הדאיתא ביבמות

הא דלא אמר כן על אביו ואמו תראו. ותרצו דגבי אביו פשיטא לו  ותוס'

                                                 
 -ה  -

הרשב"א ד"ה הא דתניא   דושיבחי .יבמות קיד ג(כתובות ד' ס.   (בברי"ף ד' ז:   א(

 ו: תד"ה   ו(ד' ו.    ה(דברים ו' ה' וקרא דאת ד' אלוקיך תירא הוא בפ' עקב י' כ'   ד(

ע"ש באורך ורבינו קיצר. והנוגע לכאן דבשלמא אהבה דשייך בכל אדם ה"נ  ז(

 ידענו דשייך ביותר בת"ח, אבל יראה  בת"ח שהוא דבר  

   



ששון               וירא            שמן       

 סב

ת, אבל גבי מקדש אצטריך לומר דהוי דבר שלא ישתחוה לו לשם אלהו

שבקדושה עכ"ל, א"כ הכא נמי הוי תלמיד חכם דבר שבקדושה, כי מצינו 

, וא"כ הכי קאמר "ויתפלל זמעשים משונים שעשו בתפילתם עכ"ל מהרי"ל

אברהם וגו' כי עצר ה'" וא"כ צדיק פוקד עקרות, "וה' פקד את שרה", דהא 

א עכשיו הוה אמינא ח"ו להשתחוות השתא מוכח דלא דרשינן "את", דה

להם כיון שהם דומים לבורא, וא"כ חלב טמא מנ"ל, אלא ע"כ דלא צריך 

קרא דהיוצא מן הטמא טמא, ודם נעכר נעשה חלב אינו חדוש, דבתר השתא 

אזלינן כמו שכתב הטור אורח חיים סי' רי"ו
ח

אעפ"י  , וא"כ חלב נכרית שרי

ה בחלב, אלא ע"כ משום שיהיה , וא"כ למה ברכטשאוכלת דברים טמאים

 צדיק ואין ראוי לינק מנכריות. 

ואח"כ בא להוכיח ששרה עכ"פ הוכיחה שהטעם משום דם נעכר ונעשה 

חלב, דאזלינן בתר השתא וא"כ אף חלב נכרית שריא, וא"כ למה ברכה 

בחלב, אלא שיהי' צדיק, דאין לומר הטעם סילק דמים משום אברים 

וזה מוכח מכח "ותהר ותלד", מקיש לידתה מתפרקין מחמת צער לידה, 

להורתה מה הורתה שלא בצער אף לידתה, מכאן לנשים צדקניות שלא היו 

, א"כ שרה ילדה שלא בצער, ואפ"ה לא חזיא דם כל כ"ד יבפתקה של חוה

חודש, שמע מיניה דם נעכר ונעשה חלב ולא משום אברים מתפרקין דהרי 

הכי לא חזיא משום שהיתה זקינה, ילדה שלא בצער. אך קשה דילמא משום 

לזה אמר "לאברהם בן לזקוניו", אבל היא חזרה לנערותיה שהרי ילדה 

דמוכח דשרה ]אות א[ למועד אשר דבר אותו אלקים כמו שכתבתי לעיל 

ילדה לשנה תמימה, מדקאמר הקב"ה "למועד הזה בשנה האחרת", וא"כ 

 ראתה ג' וסתות וחזרה לימי נערותיה:

 

                                                 
שבקדושה וא"כ ס"ד שצריך להשתחוות לו, וזה היה סובר שמעון העמסוני דאין 

כגמ' ע"ש במ"א ס"ק ג' דזה לכאורה דלא  ח(  לדרוש כן דמחזי ח"ו כשתי רשויות
דבתר השתא אזלינן כמו בדם הנעכר, ולא שייך כאן היוצא מן  ט(בבכורות הנ"ל  

הטמא טמא, דזה שייך רק ביוצא מבהמה טמאה שיוצא ממנה ממש, ולא באוכל 
דברים טמאים שאינו אלא גורם לחלב, וכן לענין דם הנעכר, אינו יוצא מהדם, אלא 

 יב. הכי איתא בסוטה ד' י(שהדם הוא שנהפך לחלב  



ששון               וירא            שמן       

 סג

מה שכתב רש"י "למועד אשר דבר אתו אלהים", שרט לו מיושב  ובזה

שריטה בכותל ואמר ליה בשנה האחרת לכשתגיע חמה למקום זה תלד 

 ל. שרה, דבא להשמיענו דשרה ילדה לשנה תמימה כנ"

 

על  "ויקרא אברהם את שם בנו הנולד לו אשר ילדה לו שרה יצחק"

פי הצחוק, דאיתא במגילה
יא

צחק שרה ששנו לתלמי מלך וכתבו ות 

בקרוביה, משום דקשה למה הקפיד על שרה ולא על אברהם, שהרי גבי 

, וא"כ קשה למה קרא אברהם שם בנו יצחק על יבאברהם כתיב ויצחק ע"ש

 שם הצחוק, עכ"פ הצחוק היא עבירה. 

לכן נ"ל שבא להורות שיהיה צדיק, שהרי צחוק שרה היתה שסברה שלא 

שתלד לסוף שנה ויהיה לה ג'   תחזירה לימי נערותיה, ואמר לה הקב"ה

וסתות ותחזור לימי נערותיה, ואפ"ה אח"כ נסתלק הדם ומכח דם נעכר 

, ומפני מה לא ינק מן הנכריות אלא יגונעשה חלב, וא"כ חלב נכרית שריא

משום שעתיד לדבר עם השכינה, "ואברהם בן מאת שנה בהולד לו את יצחק 

"בן צ"ט שנה היה בהמולו בנו" מוכח ג"כ שהיה לסוף שנה, שהרי כתיב 

, טו, ושנות אנשים מתשרי מנינן כמ"ש רש"י בפרשת כי תשאידבשר ערלתו

ועדיין לא היה בן מאה  א"כ בפסח נולד יצחק טזואם היה בחג כדעת הגמרא

 : יזשנה, אלא ע"כ גם כשנמול אברהם היה בניסן כמו שכתבו תוספות

 

                                                 
אי ביוכבד מדרשה דותהר ותלד הכתוב בלידת משה, ועי' ילקוט כאן דריש נמי מה

 יב(ד' ט.   (יאבשרה שילדה שלא בצער, אך הסיום מכאן וכו' ליתא שם  טעמא

 וכמו שכתב לעיל (גוע"כ דאברהם צחק רק בלבו אבל שרה אמרה כן בקרוביה  י

שם תד"ה  יז(ר"ה ד' יא.   ז(טשמות ל טז   טו(לעיל יז כד   יד(  ד"ה ונ' לתקץ

 אלא

 

 

 -ו  -

 ד' לה:   ב(ד' לא:   א(



ששון               וירא            שמן       

 סד

הם בן מאת שנה ו[ וימל אברהם את יצחק בנו בן שמונת ימים ואבר

וקשה מה שייכות ודביקות . וגומר. ותאמר שרה צחוק עשה לי אלהים

 הפסוקים זה לזה. 

מ"מ אמרה תורה מילה לשמונה כדי שלא יהיה אביו  אנ"ל דאמרינן בנדה

 בואמו עצבין והכל שמחין, פירוש מפני שהיא טמאה נדה. ומצינו בגמרא

"ד, וא"כ הכי קאמר קרא בשופעת דם מתוך ז' לאחר ז' שהיא טמאה לחד מ

"וימל אברהם וגו' בן ח' ימים ואברהם בן מאה שנה", א"כ מוכח שחזרה 

לנערותיה כנ"ל
ג

, והיתה בחזקת דמים ואפ"ה לא ראתה, "ותאמר שרה צחוק 

עשה לי אלהים" שצוה למול לשמונה כדי שלא אהיה עצב, אבל אם ראתה 

 בח' היתה עצב משום ששופעת מתוך ז' כנ"ל: 

 

אמר רשב"י ד'  בורש"י רמזה לנו בר"ה אוספתא פ"ו דסוטהז[ בת

דברים היה דורש ר"ע ודברי נראין מדבריו, ובר"ה הגירסא ואין אני 

דורש כמותו, דרש ר"ע ותרא שרה את בן הגר המצרית וגומר מצחק 

אין מצחק אלא לשון עבודה זרה שנאמר "ויקומו לצחק", מלמד 

ה בימסאות וצד חגבים ומעלה שהיתה שרה אמנו רואה את ישמעאל בונ

ומקטיר לע"ז, ר' אליעזר בנו של רבי יוסי הגלילי אומר אין צחוק אלא 

בא אלי העבד העברי לצחק, בי מלמד שהיתה  גגילוי עריות שנאמר

אמנו שרה רואה את ישמעאל מכבש את הגנות ומענה את הנשים 

ר אין ]ובילקוט הגירסא וצד נשי אנשים ומענה אותן[, ר' ישמעאל אומ

צחוק אלא שפיכת דמים מלמד שהיתה שרה אמנו רואה את ישמעאל 

נוטל קשתו וחצים וזורק כלפי יצחק וכו', ואני אומר ח"ו שיהיה בביתו 

                                                 
באות ה' דמוכח דעבר שנה שלימה מהאמירה ריש הפרשה עד הלידה, ושרה  ג(

 ראתה ג' ראיות וחזרה לנערותיה

  -ז  -

 בראשית לט יז   ג(יח: ד"ה ארבעה   ב(ה"ג   א(



ששון               וירא            שמן       

 סה

של צדיק כך, אפשר מי שנאמר עליו "כי ידעתיו למען אשר יצוה את 

בניו לעשות צדקה ומשפט" יהא בביתו ע"ז וג"ע וש"ד, אלא אין 

לא לשון ירושה, שכשנולד בן לאברהם אבינו היו צחוק האמור כאן א

הכל שמחין ואומרים נולד בן לאברהם נוחל את העולם ונוטל ב' חלקים, 

והיה ישמעאל מצחק בדעתו ואמר אל תהיו שוטים, אני בכור ונוטל שני 

חלקים שמתשובת הדבר אתה למד, "כי לא יירש בן האמה הזאת" וגו', 

"ע הצאן והבקר וכו' בפ' בהעלותך ונראין דברי מדברי ר"ע.]דרש ר

ככתוב בעזרת הקל[ דרש ר"ע הרי אומר
ד

"בן אדם יושבי החרבות  

האלה אומרים אחד הי' אברהם וירש את הארץ ואנחנו רבים לנו נתנה 

הארץ", והלא דברים ק"ו ומה אברהם שלא עבד אלא אלוה א' ירש 

מי' הארץ, אנו שעובדים לאלוהות הרבה על אחת כמה וכמה. ר' נח

אומר ומה אברהם שלא הי' לו אלא בן אחד והקריבו, ירש הארץ, אנו 

שבנינו ובנותינו מקריבים לע"ז על אחת כמה וכמה, ר"א בנו של ר' 

יוסי הגלילי אומר ומה אברהם שלא היה במי לתלות ירש הארץ, אנו 

שיש לנו במי לתלות עאכ"ו, ואני אומר ומה אברהם שלא נצטוה אלא 

ירסא אחת פירש מצוה אחת[ מצוה יחידית, אנו מצוה ]ילקוט הג

שנצטוונו ]מצות הרבה כך גורס ילקוט[ על כל מצות עאכ"ו, תדע שכן 

משמע מתשובת הנביא שהשיבן אתה למד שנאמר
"כה אמר ה' על  ה

הדם תאכלו" זה אבר מן החי "ועיניכם תשאו אל גילוליכם" זה ע"ז, 

דין וגזל ]ובתוספת' "ודם תשפכו" זה ש"ד "עמדתם על חרבכם" זה ה

זה ענוי הדין[, "עשיתם תועבות" זה משכב זכר, "ואיש את אשת 

רעהו טמאתה" זו ג"ע, והרי דברים קל וחומר ומה ז' מצות שנצטוו 

                                                 
 זכריה ח יט ו(שם כה   ה(יחזקאל לג כד   (ד



ששון               וירא            שמן       

 סו

לבני נח לא עשיתם לפני ואתם אומרים נירש הארץ, ורואה אני את 

 דברי מדברי ר"ע. 

דרש ר"ע הרי אומר
ו

בתמוז ואני  "כה אמר ה' צום הרביעי" זה י"ז 

אומר זו ה' בטבת שבו באתה השמועה לגולה וכו' ועשו יום שמועה 

 עכ"ל התוספתא.כיום שריפה ורואה אני את דברי מדברי ר' עקיבא 
 

הקושיות רבים ובפרשה יוודע הדרישה. ראשית דבר צריך ביאור הנה 

 שאמר שהיה ישמעאל מכבש את הגנות. 

 

מידי דלישראל שרי ולגוי אסור, דאיתא בסנהדרין דף נ"ט. ליכא  ונראה

ופריך והרי יפת תאר, משום דלאו בני כבוש נינהו ופירש"י לא נתנה הארץ 

לכבוש אלא לישראל שאף לישראל לא הותרה אלא ע"י כבוש. ואפשר 

לומר כדאמרי' ביבמות דף סה: איש מצווה על פריה ורביה ולא האשה, 

בוש ואין אשה דרכה דאמר קרא "מלאו את הארץ וכבשוה", איש דרכו לכ

לכבוש, נמצא מי שאינו בן כבוש אין מצוה על פ"ו, ובאמת יפת תאר איסור 

הוא, רק התורה התירה כנגד יצר הרע, וא"כ לא התירה התורה אלא מי 

שמצווה על פ"ו שיש צד מצוה, אבל לא לאומות, כדאמרי' בסנהדרין דף נט. 

א לבני נח ]ומזה צ"ע נאמרה ול נאמרה לבני נח ולא נשנית בסיני לישראל

על תוס' פ"ק דחגיגה
ז

בענין חצי עבד וחצי בן חורין שלא כתבו כן[, אך  

 קודם מ"ת היו גם ב"נ מצווין על פ"ו, וא"כ היו מותרין ביפת תאר. 

 

 טמלמד שלא ילחצנו במלחמה חהרא"ם "והבאת אל תוך ביתך"וכתב 

ליה, ל"ל קרא פירש"י אפי' ביאה הראשונה, כיון שהוא בביתו בצנעא בא ע

להתירה הלא הבועל ארמית אין אסור מן התורה אלא בפרהסיה. וי"ל משום 

אשת איש אצטריך קרא להתירה, "אשת" אפי' אשת איש, ואע"ג דיש מלת 

, מ"מ מדאצטריך קרא ]תהלים נח ט[ אשת שהוא בהפסק כמו "נפל אשת"

להתירה בשעת שביה מכלל דבאשת איש דאסירא בעלמא קמיירי, דאי 

                                                 
  .קידושין כב ט(כא יא   דברים ח(



ששון               וירא            שמן       

 סז

פנויה אפי' בעלמא שרי, כל שכן בשעת שבי' וכו' עכ"ל. והתוס' פירשו ב

בפ"ק דקדושין ד' כב. דביאה הראשונה מותר במלחמה, וא"כ לדידהו ליכא 

הוכחה דבא"א מיירי, וא"כ הכי קאמר, "מלמד שהי' ישמעאל מכבש את 

הגנות" וכו' דס"ל דיפת תואר מותר על ידי כבוש, אך שעשה שלא כהוגן 

י אנשים ומענה אותן, דממ"נ אי ס"ל אשת אפי' אשת איש, וקשה שצד נש

מנ"ל הא, אלא צ"ל מדאצטריך קרא למשרי א"כ אסור ללוחצה במלחמה 

דאי מותר ללוחצה במלחמה א"כ מנ"ל דאשת אפי' א"א, דלמא אצטריך קרא 

דשרי ללוחצה במלחמה, וא"כ ישמעאל  שניהם עשה שלא כדין, דאע"ג 

שרי' גבי' טפי מישראל כיון דילפינן לענין זה ב"נ  שהוא בן נח, מ"מ לאו

 מישראל א"כ אמרי' דיו. 

 

אמר רשב"י אפשר מי שכתוב "כי ידעתיו למען אשר יצוה את בניו ולזה 

וגו' לעשות צדקה ומשפט", יהי' בביתו וכו' ג"ע וכו', דאיתא ביבמות דף סה: 

,  ואע"ג בתוס' בד"ה אמר קרא, אני אל שדי פרה ורבה ולא פרו ורבו

דלאדם נאמר פרו ורבו ההוא לברכה בעלמא ולא למצוה, וא"כ לדידהו לא 

נצטוה ב"נ על פ"ו עד יעקב, ובסנהדרין דף נט: כתבו תימה מנ"ל דלא נצטוו 

ב"נ על פ"ו ואי משום דלא חשיב לי' בהדי  ז' מצות הא אמר לעיל דקום 

ו מצווה תעשה הוא דמי שמצווה על פ" ועשה לא קחשיב וי"ל דשב ואל

שלא להשחית זרע
י

והא דינין קום ועשה נינהו וקחשיב,  יא, כדאמרינן בגמרא

ומשני קום ועשה ושב ואל תעשה עול הוא, וא"כ נראה לומר דהכי פירושו, 

אפשר מי שכתוב אשר יצוה את בניו לעשות צדקה ומשפט, א"כ צוה אותם 

ב ואל תעשה על הדינין, וקשה הא קום ועשה הוא, אלא מפני שיש בו ג"כ ש

לכן צוה אותן, וא"כ אי איתא דב"נ נצטוו על פ"ו, היה לו לאברהם לצוות 

את ישמעאל, וא"ת דקום ועשה לא קחשיב הלא הוא שב ואל תעשה, א"כ 

מדלא צוה אותו ש"מ שאין מצווין על פ"ו וא"כ אסור ביפ"ת, ואיך ס"ד 

 שיהי' בביתו של זה גילוי עריות:

 

                                                 
 ד' נט.   יא(עכ"ל התוס'   י(



ששון               וירא            שמן       

 סח

אלא שפיכת דמים, דיש לישמעאל תירוץ אין צחוק  ר' ישמעאל אומר

כמ"ש עשרה מאמרות מאמר חיקור הדין ח"ג פי"ז, יצחק הי' בו נפש של 

אדם הראשון והוכרח לתקן חטא שפיכת דמים של אדה"ר שגרם מיתה לכל 

באי עולם, לכן פשט צוארו ע"ג המזבח. ובי"ח ערך אבות סימן ב' אלו זכה 

ועתה שלא זכה והציץ בשכינה  הבל היה נעקד בקדושה ע"י קין אחיו,

הוכרח יצחק לבא במקומו ולהעקד בשנת ל"ז מנין הבל עכ"ל, וא"כ למד 

ישמעאל כיון שיצחק בא במקום הבל אף שהיה ראוי ליהרג ע"י אחיו לכן 

 הוא יהרגנהו כשיגיע לשנת ל"ז. 

איתא באבות דרבי נתן
יב

גבי אברהם כתיב "אשר יצוה כו' לעשות צדקה  

ה צדקה ואחר כך משפט, כיצד ראובן תבע את שמעון אתה ומשפט", בתחל

חייב לי מנה היה מוציא מנה משלו ונותן לשמעון, אם נתחייב שמעון אמר 

אמר להם חלקו מה שעליכם והפטרו לשלום, אבל דוד עשה  לו תן מה שבידך ואם לאו

צדקה אחר שנתחייב בדין הי' מוציא מנה משלו ונותן לו משפט תחלה ואח"כ 

. וצ"ל שעשו כן שנתיירא שמא טעו בדין לכן שלמו מכיסם. אך קשה עכ"ל

 אף שלא הי' נתחייב בדין ה"ל לתת משלהם מנה דדילמא שלא כדין פטרוהו. 

 

דדוקא כשנשא ונתן ביד חייב  יגכדאמרינן בגמ' בסנהדרין פרק ד'וצ"ל 

הדיין לשלם, וכשלא נשא ונתן ביד פטור, ופריך בשלמא חייב את הזכאי 

ת לי' אלא זיכה את החייב היכי משכחת לי', דאמר לי' פטור אתה והא משכח

לא נשא ונתן ביד וכו', ואם כן אתי שפיר, דכשיצא חייב עכ"פ נתיירא 

אברהם ודוד שיצטרך לירד לנכסיו ולשאת ולתת ביד על ידי שליח ב"ד, 

ואולי טעו ולכן שילמו מביתו, אבל כשאמר לו פטור אתה אף שטעה פטור 

אך כתבו הפוסקים דלמאן דדאין דינא דגרמי חייב לשלם אף שלא לשלם. 

נשא ונתן ביד א"כ מוכח שאברהם לא דאין דיני דגרמי, וא"כ אף שאדם 

גרם מיתה לכל באי עולם פטור, וא"כ איך רצה ישמעאל להורגו, אלא שזה 

 שקר שלא רצה ישמעאל להרוג את יצחק:

 

                                                 
 ד' לג.   יג(פל"ג אות א'   יב(



ששון               וירא            שמן       

 סט

חטא במה שנהנה בלא י"ל כמו שכתב בשל"ה פרשת משפטים אדם א"נ 

ברכה וכו' גוזל להקב"ה וכו' ולכן נתחייב מיתה וכו' ע"ש. אך י"ל שאסור 

לברך דאמרי' בסנהדרין דף ו: אסור לבצוע וכל המברך את הבוצע ה"ז 

מנעץ שנאמר "ובוצע בירך ניאץ ה'", ר' אליעזר בנו של ר' יוסי הגלילי 

מנה חלה אין זה אומר הרי שגזל סאה של חטים טחנה ואפאה והפריש מ

מברך אלא מנאץ שנא' ובוצע בירך ניאץ ה', ריב"ק אומר מצוה לבצוע 

שנאמר ויהי דוד עושה משפט וצדקה לכל עמו איזהו משפט שיש בו צדקה 

אברהם דכתיב אשר יצוה  הוי אומר זה בצוע, וא"כ י"ל דהכי קאמר, אפשר

ה במקום וגו' לעשות צדקה ומשפט, א"כ ע"כ ס"ל דמצוה לבצוע דיש צדק

משפט, ו"בוצע בירך" מלמדנו שאסור לברך על הגזל, וא"כ יפה עשה 

אדה"ר שלא בירך, וא"כ היאך רצה ישמעאל להרוג את יצחק
יד

: 

 

שחט לה חגב ר' יהודה  טווכו'. נראה לומר דאמרינן בע"ז ר"ע אומר

מחייב וחכמים פוטרים, דמר סבר אמרינן כעין זביחה ומר סבר לא אמרינן 

דאי ילפינן  טזה אלא כעין פנים ע"ש. וע' מה שכתבתי בפרשת נחכעין זביח

עבודה זרה מ"ויצו" אינו חייב על עבודה שלא כדרכה, ואי ילפינן 

מ"אלהים" חייב אף על שלא כדרכה, רק שהוא כעין פנים, וא"כ י"ל דהכי 

קאמר אפשר למי שכתוב "אשר יצוה את בניו לעשות צדקה ומשפט", א"כ 

יצו דנאמר לאדם, ואם כן ילפינן ע"ז מאלהים, וא"כ כל ילפינן דינין מו

שהוא כעין פנים אפי' שלא כדרכה חייב, וא"כ איך עשה ישמעאל וצד 

 חגבים ומקריבם לע"ז, הואיל והוא כעין פנים: 

 

                                                 
דרצה להורגו כיון שהיה חייב מיתה, ופי זה היינו מצד שלא בירך, וזה דקאמר  יד(

דלא היה חייב לברך, וע"כ לא היה חייב מיתה ]וצ"ל דאין כאן עונש כ"כ שיהרגהו 

ד נא.   טו(יב מיתה וגם גרם מיתה לכל הדורות[  גם עתה, אבל זה ברור שהיה חי

נ' כוונת רבינו: ד"סבירא ליה", היינו הקב"ה ס"ל דיתכן קנין לעבד,  יז(  ג אות טז(

 נ' שהכוונה לאות ג   כ(א א   יט(ד' צא.   יח(וע"כ נשאר ארץ ישראל לכנען  



ששון               וירא            שמן       

 ע

לתרץ הקו' הנ"ל מה ראו על ככה, וגם תשובת הנביא "על הדם  וכדי

דכתיב "נבוכדנצר עבדי",  תאכלו" וגו'. נראה דאיתא בסנהדרין דף קה. מאי

גלוי וידוע לפני הקב"ה שיאמרו ישראל עבד שמכרו רבו כלום יש להם זה 

אמר נבוכדנצר "עבדי", מה שקנה עבד קנה רבו,  על זה כלום וכו', לפיכך

והעולה על רוחכם היה לא תהי', אשר אתם אומרים נהי' כגוים לשרת עץ 

ו לפרוק עול להיות כגוים ואבן. ומקרא זה אמר יחזקאל, א"כ בימיו בקש

]ולכן הוכיחן הנביא על ז' מצות ב"נ[, וא"כ מוכח דס"ל
יז

דיש קנין לעבד   

בלא רבו, א"כ אין להם חלק בארץ ישראל, אבל אי אין קנין לעבד בלא רבו 

וא"כ  יחוכנען עבד ומה שקנה עבד וכו' כתירץ גביהה בן פסיסא בסנהדרין

ן פסיסא, אבל עכשיו מוכח דיש קנין הכי קאמר, בלא זה היה תירץ גביהה ב

לעבד בלא רבו ורצה ללמוד בק"ו דהארץ ישראל להם, דהרא"ם כתב ריש 

דא"י של שם היתה, אך י"ל כשמלך כנען נתיאשו ישראל ממנו  יטבראשית

וקנאה ביאוש, ועיין בב"ב דף מד. דס"ל דיש יאוש לקרקע, ועי' מה 

יש ע"ז מ"ויצו" ויליף מעגל , וכאן י"ל דלמאן דאמר דדרכשכתבתי פרשת נח

דכתיב "אשר צויתם", ס"ל דבן נח אסור בשתוף דהרי בעגל היה שיתוף, 

, וא"כ יליף מ"אלהים" כבאלמלא וי"ו שבהעלוך נתחייבו כלייה כאכדאמרינן

דינים ומחויבים לדין בדין ישראל וא"כ יש יאוש לקרקע וישראל נתיאשו 

א"כ לא נצטוו  כג"ך ועייל סךמא"י ולהם הארץ , ותנא דבי מנשה דמפיק ד

על הדינין כלל, א"כ אעפ"י שנצטוו על הגזל מ"מ שאינו גזל בדיניהם 

כתב דדינא דמלכותא להחזיר אפי' אחר  כדמותרים בה, ובח"מ סימן שצ"ו

יאוש, וא"כ הכי אמרו: ומה אברהם שלא עבד אלא אלוה א', א"כ דרש 

מחויבים לדון בדיני ישראל, ומ"אלהים" זו דינין, א"כ  כהעבודה זרה מ"ויצו"

וא"כ קנו כנענים ביאוש, ואפ"ה ירש הארץ, אנו עובדים לאלוהות הרבה, 

דסבירא לן כתנא דבי מנשה דיליף ע"ז מ"פן תשחיתון", וא"כ לא מצינו 

אזהרה על השיתוף, וא"כ לא נצטוו על הדינים וא"כ רשאים לעשות 

אינו קונה, אינו דין  א"כ יאוש כונימוסים לעצמן כמו שכתב בתשובת רמ"א

 שנירש הארץ.



ששון               וירא            שמן       

 עא

ולזה קאמר רשב"י תדע שמתשובת הנביא אתה למד שלא למדו ק"ו זה, 

שהרי הוכיחן על הדם תאכלו זה אבר מן החי, דאיתא בסנהדרין דף נט. אך 

לא תאכלו זה אבר מן החי ר' חנינא בן גמליאל אומר על הדם ג"כ  כזבשר

ו לא תאכל, ואידך ההוא למשרי נצטוו, קרי ביה בשר בנפשו לא תאכל דמ

שרצים הוא דאתא, וא"כ לת"ק דדריש ז' מצות מקרא דויצו, א"כ יליף אבר 

, וא"כ קרא דבשר בנפשו הוא מיותר, ואתא לדם מן כחמן החי מ"אכל תאכל"

דיליף אמ"ה מבשר בנפשו, א"כ דם מן החי שרי א"כ  כטהחי, אך למ"ד ב"נ

ם על חרבכם" זה עינוי דין, מה הוכיחן. ועוד קשה שאמר להם "עמדת

"שופך דם  לאמשום רבי ישמעאל אמרו אף על עוברין דאמר קרא לדאמרינן

האדם באדם דמו ישפך", ות"ק ס"ל כתנא דבי מנשה דכל מיתה האמורה 

לבני נח אינו אלא חנק ודריש ליה הכי: איזהו שפיכת דם שהוא בגופו של 

סייף וחנק קל מסייף, ואי אדם הוי אומר זה חנק, ור' ישמעאל ס"ל דהוא ב

הכי הכי קאמר "עמדתם על חרבכם", זה עינוי הדין, פירוש דהיה להם לדון 

 בחנק שהוא קל ואתם דנתם בחרב, זה עינוי הדין הואיל והוא חמור. 

 

התוס'
לב

מקשים אהא דאמרינן ליכא מידי דלישראל שרי ולגוי אסור,  

אי ס"ל כתנא דבי מנשה  , וא"כלגוהא עוברין אע"ג דישראל פטור גוי אסור

דדריש ע"ז מפן תשחיתון ועשיתם לכם פסל, א"כ משעת עשיה חייב ע"ש, 

דלישראל שרי, וגבי ע"ז נמי אמרינן גוי שעשה ע"ז ולא  וקשה ליכא מידי

השתחוה לה חייב אע"ג דישראל פטור ואי מפן תשחיתון ועשיתם ילפינן 

                                                 
 כג( דלא כפרו בהקב"ה, אלא ששיתפו עמו גם ע"ז  כב(  סנהדרין ד' סג כא(

בסנהדרין ד' נו:, ור"ל שמוציא מהשבע מצוות ב"נ, ד'ך ד'ינים וברכ'ת השם ומכניס 

כדלעיל דילפינן  כה(נ' דצ"ל שנו והכוונה לס"ז בהגה   כד(ס'ך ס'ירוס וכ'לאים  

נדצ"ל בשר בנפשו, דכן  כז(  סי' י' כו(מהעגל דהיה בשיתוף ואעפ"כ הוא אסור  

ט"ס ואולי צ"ל אך למ"ד דיליף. שו"ר בד"ר:  (כטנו:   'כדאיתא ד כח(כתוב שם  

  בראשית ט ו   לא(שם ד' נז:   ל(לת"ד ב"מ היינו: לתנא דבי מנשה  

עכ"ד התוס', ועפ"י זה הק' רבינו כיו"ב על תנא דבי  לג(ד' נט. תד"ה ליכא   לב(

ויקרא  לח(תד"ה וכי   לז(תד"ה שלש   לו(אות ג   לה(דצ"ל מיתתו   לד(מנשה  

 ע"ש באורך    יח כט 



ששון               וירא            שמן       

 עב

מידי וכולי, אלא צ"ל משעת עשי' תכף חייב, וקשה הא ישראל פטור וליכא 

אעבודה זרה דישראל פטור, מ"מ אסור לגוי, וא"כ מאי הוכיחן הנביא 

בסייף,  לד"עמדתם על חרבכם" זה עינוי הדין, דלמא ס"ל כר' ישמעאל דמתו

בלא זאת הי' קשה על ר' ישמעאל ליכא מידי כו', אבל עכשיו יש תירץ 

"ל כתנא דבי מנשה דאמרינן איכא מידי, א"כ מאי הוכיחן, אלא ע"כ לא ס

א"כ מוכח שלא למדו ק"ו זה. גם י"ל דסתר זה במה שהוכיחן הנביא ו"דם 

 תשפכנו" זה שפיכת דמים, פירוש שאתם שופעים הדם ואין דנין בחנק:

 

. עי' מה שכתבתי פרשת לך לךאומר וכולי ר' נחמיה
לה

דכל דבר שהוא  

א בן אחד חק לע"ז אסור לעשות לשמים, אך לפי שאברהם לא הי' לו אל

אינו חק לע"ז. ואיתא בסנהדרין דף ס"ד ע"א פליגי חד אמר מולך זה ע"ז 

והא דאצטריך לאזהורי עליה ללמוד אפי' מעביר בנו לשאר ע"ז חייב וחד 

אמר מולך לאו ע"ז ודוקא למולך אבל לשאר ע"ז פטור. שם ע"ב שלשה 

ה' בזה  דכולהו כתיבי במולך וכולי, כי דבר לוכריתות למה ופירשו התוס'

 לזוכו' הכרת תכרת הנפש ההיא הכרת בעה"ז תכרת בעה"ב. ומקשו תוס'

בעה"ז הא נפקי לן לעיל מקרא דמולך וי"ל דס"ל כי דבר ה' בזה לא קאי 

אע"ז אלא אפורק עול וכו' ע"ש. והנה למ"ד מולך לאו ע"ז י"ל דבאמת לא 

 נפקא לן ע"ז ממולך רק מכי דבר ה' בזה. 

כרת לגוף מי שהוא צדיק ורובו זכיות, כרת לנפש  חלהבחיי כתב באחרי מות

למי שעוונותיו מרובה מזכיותיו, כרת לגוף ונפש בעובד ע"ז, ולא מצינו 

כפולה כי אם בו שנטרד גופו ונפשו, והוא נטרד מעה"ז ועל  בתורה כרת

כרת זה נאמר הכרת תכרת וכו', וכן כשאומר ונכרתה הנפש ההיא מלפני 

ם היינו בארץ ישראל עכ"ל, וא"כ ה"ק ומה ממקום שמשרה שכינתי ש

אברהם שלא היה לו אלא בן אחד והקריבו, א"כ י"ל דמולך ע"ז היא, והא 

דקי"ל דחק לע"ז אסור לעשות לשמים, י"ל דבן א' אינו חק לע"ז, וא"כ כיון 

דמולך ע"ז א"כ ע"כ כי דבר ה' בזה לא מיירי בע"ז, דאל"כ קשה קושיות 

בע"ז, וא"כ לא  לטלן ממולך אלא ע"כ לא מיירי תוס' הא כרת בעה"ז נפקי

מצינו כרת כפולות בע"ז, רק כרת א' וגבי רשעים כרת אחד הוא לעולם 



ששון               וירא            שמן       

 עג

בעון ע"ז גלו  מהבא וא"כ לא ה"ל לירש את הארץ ]דרש"י פירש דף נ"ט

כנענים מארצם[, ואפ"ה ירש הארץ, דאף על גב דאינו מוכח ממולך דמולך 

נו שבנינו ובנותינו מקריבים לאלילים משום לאו ע"ז מ"מ יש לומר כן. א

דס"ל דמולך לאו ע"ז ולא אסרה תורה אלא למולך וא"כ לא ילפינן כרת 

לע"ז ממולך אלא כי דבר ה' בזה, וא"כ מצינו כרת כפולה בע"ז דכתיב 

 הכרת תכרת על אחת כמה וכמה שנירש הארץ. 

למדו  ולזה קאמר רשב"י תדע מתשובת הנביא את ישראל אתה למד שלא

ק"ו זה, שהרי הוכיחן "ועיניכם תשאו אל גלוליכם" זו ע"ז, ופירש הרד"ק 

אפילו להביט בהם אסרו לכם כמו שכתוב
מא

"אל תפנו אל האלילים" ע"כ,  

וא"כ קשה דילמא סבירא ליה כפי' רש"י אל תפנו אל אלילים "לעבדם". 

בלא זה אי אפשר לומר כן, דלעבדם נפקא מ"איכה יעבדו" כדאיתא 

]אבל?[ דלמדו ק"ו דס"ל דכל דבר שהוא חק לע"ז אסור לעשותם   מבמראבג

דנפקא לן" מאיכה  מגלשמים, וקשה מנ"ל הא, אלא כמו שכתב הרמב"ן

יעבדו שלא נעבוד ה' בעבודתם", וא"כ י"ל דנפקא לן אל תפנו אל אלילים 

לעבדם, וא"כ יש לומר דמותר להסתכל בע"ז, ואם כן מאי הוכיחן "ועיניכם 

 אל גילוליכם" זה ע"ז, אלא ע"כ לא למדו קל וחומר זה:  תשאו

 

כו', נ"ל רבי יוסי הגלילי אומר ומה אברהם שלא הי' במה לתלות 

דאמרי' בקדושין דף י"ח: אמר ר' יוחנן גוי יורש את אביו דבר תורה שנאמר 

"כי ירושה לעשו נתתי את הר שעיר", פירוש שבני עשו ירשו את עשו, 

אל משומד שאני, פירוש דעשו יש לו דין ישראל עי' ופריך ודילמא ישר

, וא"כ עכשיו ישראל נהיה ככל הגוים אמרו כך, ומה אברהם מדבהרא"ש

שלא היה במה לתלות, שאביו היה גוי ולא מצי להוריש לבניו, ואפ"ה ירש 

הארץ אנו שאבותינו היו ישראלים על אחת כמה וכמה שנירש הארץ, 

 מעשו.  אעפ"י שאנחנו גוים, דילפינן

                                                 
ויקרא יט ד   מא(  בסנהדרין ד"ה לזה מ(לכ' צ"ל: לא מיירי, שו"ר כן בד"ר   לט(

 שם סי' כב מד(דברים יב ל   מג(סנהדרין ד' סא.   מב(



ששון               וירא            שמן       

 עד

ולזה אמר רשב"י שמתשובת הנביא נסתר זה, שהוכיחן "ודם תשפכו" זה 

שפיכת דמים, קשה למה לא אמר ודם שפכתם, אלא כמ"ש תוס' בקדושין 

דף ל"ט ע"ב מחשבה רעה אין הקב"ה מצרף למעשה, ובאומות העולם מצרף 

למעשה שנאמר "מחמס אחיך יעקב תכסך בושה", ולא מצינו שעשה עשו 

שום רעה אלא שבקש לעשות עכ"ל, וא"כ הכי פירושו, "ודם ליעקב 

תשפכו" כיון שאתם אומרים להיות ככל הגוים ואם כן כשאתם חושבים 

לשפוך דם הוי שפיכת דמים כדאמרינן
מה

, הכית לא נאמר אלא תכה, אף ע"פ 

 שלא הכהו נקרא רשע. 

ן בעשרה מאמרות ח"ב ממאמר חיקור הדין פכ"ב מקשה על זה היאך ילפינ

מעשו לענין מחשבה, והלא עשו דין ישראל משומד יש לו, ומשני דהאי 

דיחוי' בעלמא הוא ובאמת יש לעשו דין גוי, וא"כ   מובקדושין קושיא דמקשו

אתי שפיר, דהיאך הוכיחן "ודם תשפכו" שחייבין על המחשבה הלא הם ס"ל 

, אלא דעשו יש לו דין ישראל משומד וא"כ לא מצינו למילף מיניה לענין זה

 על כרחך לא למדו ק"ו זה: 

 

. "וה' פקד את שרה" וגו' דאמרינן במכות אנראה לתרץ ח[ ובדרך אחר

דף ט. רבא אומר אומר מותר קרוב למזיד הוא ורב חסדא אומר אומר מותר 

אנוס הוא, איתבי' רבא לרב חסדא הנך מת על האשה אשר לקחת מאי לאו 

א דינו מסור לשמים דאע"ג דחייב בידי אדם, לא בידי שמים וכתבו התוס' אל

אף בדיני אדם מ"מ כיון שלא הי' שם עדים אין דינו מסור אלא לשמים. ה"נ 

לא ידעו העולם שהיא אשת איש עכ"ל, לזה אמר "כי עצר עצר וה' פקד את 

שרה", דקשה למה היה עונשו בידי השמים העצירה, ואם תאמר שהיה אומר 

א במדרש אומרת לו אשת איש אני, מותר, לזה אמר "על דבר שרי", דאית

ולא היה פורש, וא"כ מזיד הוא, וא"ת שלא הי' שם עדים, הלא אמרי' ב"נ 

                                                 
 "ודילמא ישראל מומר שאני" מו(סנהדרין ד' לח:   מה(

 -ח  -

 סמיכת הפסוקים כדלעיל ריש אות ה'     א(



ששון               וירא            שמן       

 עה

מפי איש נהרג ולא מפי  בנהרג בעד אחד, לזה אמר "אשת אברהם", דאמרינן

 להרוג בדיני אדם. גאשה, לפיכך אין עדות שרה מזקת

ועל ידי זה יתיישב, "וה' פקד" וגומר דאמרינן התם
ד

תיבי' רב המנונא א 

ואשה לא מפקדא והכתיב "אשר יצוה את בניו ואת ביתו לעשות צדקה 

לדין ביתו לצדקה, והקשה בחדושי אגדות ולחשוב  ומשפט", ומשני בניו

צדקה גבי ז' מצות ומשני קום ועשה לא קחשיב, וגבי פריה ורביה כתבו ג"כ 

כיון דלא התוס' דקום ועשה לא קחשיב, וביבמות דף סד: אמרינן אשה 

מפקדא אפריה ורביה לא איכפת לה ולא ענש לה הקב"ה על עוונותי', 

, וא"כ אתי שפיר, כיון דאמרינן "ולא על פי אשה", א"כ הועמ"ש פ' לך לך

קשה קושיות הגמרא, אלא צריך לומר בניו לדין ביתו לצדקה, וקשה ליחשב 

דלא חשיב גבי ז' מצות, וא"ת דקום ועשה לא קחשיב קשה מנ"ל, ואי משום 

פ"ו דילמא אין ב"נ מצווה אפריה ורביה, לזה אמר "וה' פקד את שרה כאשר 

אמר", וקשה מה איכפת לה בזה כיון שאין ב"נ מצוין אפריה ורביה, ואלא 

ע"כ הם מצווין, וקשה ליחשבינהו, אלא ע"כ דקום ועשה לא קחשיב ה"נ 

 גבי צדקה דקום ועשה לא קחשיב וביתו לצדקה. 

לעצמו אמאי עבדינן הוכחה משרה ולא מאברהם, לזה אמר ומקשה הכתוב 

אמר לה, זיל  זההיא דאתיא לקמיה דרבי אמי ו"ויעש ה'" וגו', דאיתא ביבמות

"ויעש ה' לשרה  חלא מפקדת א"ל מסיבו דילה מאי תהא עלי', ובמדרש

"ואברהם זקן בא בימים"  טכאשר דבר", שהחזירה לימי נערותיה, ואמרינן

ר נאמר ואברהם כו' אלא מלמד שהחזירן הקב"ה לימי מה ת"ל והלא כב

נערותם, לפיכך אמר "ואברהם זקן", אבל שרה עמדה בנערותיה עד יום 

מותה, וא"כ הכי קאמר, "ויעש ה' לשרה כאשר דבר" שהחזירה לימי 

נערותי', וא"כ שפיר מוכח דמפקדת אפריה ורביה, דאי לא תימא הכי מאי 

א לה סעד לעת זקנותה, שהרי עמדה איכפת לה בבן, ואין לומר שיה

                                                 
 ז(ד' סה:    ו(אות ה    ה(בסנהדרין שם   ד(   צ"ל מזקקתנד ג(סנהדרין ד' נז:   ב(

רבינו קיצר בהעתק הגמ', ובגמ' שם: אמרה ליה הב לי כתובה, וכפרש"י שרוצה 

להתגרש וכתובה, אמר לה זיל וכו' מסיבו דילה וכו' ופרש"י בזקנותה מה תהא 

 לא מצאתי ט(פרשה נג אות ה    ח(עליה, היינו בלי בנים   



ששון               וירא            שמן       

 עו

בנערותיה, אבל גבי אברהם "ותהר ותלד לאברהם בן לזקוניו", א"כ לא 

מצינו למילף כלום מאברהם, דלמא משום שיהא לו לסעד לזקנותיה ולא 

 מפקד אפריה ורביה:
 

 

איתא בפירוש דהיט[ בפ' העק
א

של עשרה מאמרות דף פ"א ע"ג,  

אל ושטן, כי מיכאל היה אומר שינצל יצחק בשעת העקידה הי' קטרג בין מיכ

והשטן היה אומר שישחט יצחק. טענתו היה עגל וטענות מיכאל היה קטרת, 

וזהו "והנה איל" גימטריא מיכאל, "אחר נאחז בסבך" גימטריא שטן, "סבך" 

, "בקרניו" גימטרי' שס"ח מנים בקטורת. "ויקח אברהם באותיות שניות עגל

. והנה גלהו לעולה תחת בנו" שאלי' הקריב האיל"ויע גאת האיל" זה אלי'

הדברים צריכין ביאור למה היתה טענתם דוקא מעגל וקטרת, ובמאי 

 קמיפלגי. 

                                                 
 -ט  -

ביואל משה  ג(ע' אחר ס'מך ג' אחר ב'ית ל' אחר כ'ף   ב(נקרא: יואל משה  ה א(

הנ"ל כתב: א'לקים י'ראה ל'ו ה'שה ראשי תיבות אליה, ואף דאליהו עדיין לא נולד, 

איל עכ"ד. והא דחסר הוא"ו שם, כי אלי' הקריב ושטן דחף את ה מזליה היה

ויקרא כ"ו מ"ב בשם  דאליהו י"ל דהלא נכתב בה' מקומות חסר כמוש"כ רש"י

התו"כ דיעקב לקח הוא"ו ממנו לערבון שיבשר גאולה לבניו. ולמש"כ רבינו להלן 

דאליהו מקריב בגלות בבהמ"ק, יש לרמז הכי: כדי שלא יאמר אליהו די בהקרבה 

באיזה זכות,  י תימאזו, אלא יגאל את בניו ויבנה בהמ"ק, לקח הוא"ו משמו, וכ

ות אפרו של יצחק ]עי' רש"י שם[, ע"כ נרמז אליה' בזכות זכר אברהם ויעקב, וזכ

סי' ה' ]ד' ט:[.  ה(פרשה נה אות   ד(כאן בלי וא"ו אצל אפרו של יצחק ודו"ק  

והוא מהשבלי לקט אות י"ח ]שלא נדפס בימי רבינו, וכידוע הוא המקור לכל דברי 

נועם  ספר תניא[, ורמזו בקצרה בב"י או"ח סי' קי"ב, והובא בלשון שבכאן באמרי

]לתלמיד הגר"א[ בברכות ד' כח: והמו"ל רצה להגיה "שלא נשחט, אלא שפרחה 

נשמתו", ולדברי רבינו א"ש, ועי' בפרקי דר"א פל"א בביאור הרד"ל אות נ"ט 

תי הביא דברי התניא ושה"ל וכ' די"ל דלא נשחט, אבל נשרף מהאש, וכ' דלפי"ז א

. זבחים סב. עכ"ד ויש סב: תענית טזברכות הלשון "אפרו של יצחק"  שפיר

 תהלים קל"ג ג   ו(להוסיף ההוא דתו"כ לעיל באות ג'  



ששון               וירא            שמן       

 עז

"לך לך אל ארץ המוריה", למקום שקטרת  דונראה לומר דאיתא במדרש

וז"ל  הקריבה. וקשה למה דקדק הקב"ה בזה, אלא דאיתא בספר תניא

ונעשה דשן ואפרו היה מושלך על הר כשנעקד אבינו יצחק ע"כ המזבח 

המורי' מיד הביא עליו הקב"ה טל של תחיה והחיה אותו, לפיכך אמר דוד 

"כטל חרמון שיורד על הררי ציון", כטל שהחי' הקב"ה  והמלך עליו השלום

ואמרו ברוך אתה ד' מחי'  בו את יצחק אבינו, מיד פתחו מלאכי השרת

, וגם לכאורה הוא זבשום מדרשהמתים עכ"ל. והנה באמת זה לא מצינו 

סותר הכתוב שאמר "אל תשלח ידך אל הנער". וי"ל דאע"פ שצוה הקב"ה 

שלא לעשות לו כלום, מ"מ אברהם עשה מעצמו והקריבו, לפיכך אמר 

הכתוב בראשונה "ולא חשכת את בנך ממני", פירוש שאני ידעתי שרצונך 

כך שידע היה לשוחטו, אך העולם יאמרו דילמא באמת אברהם עשה 

שימנעהו הקב"ה מלשוחטו מאחר שהבטיחו כבר "כי ביצחק יקרא לך זרע", 

ואלו ידע שישחטו ממש לא הי' עושה, לכן עשה אברהם מעשה ושחטו 

והקריבו, ולכן כתיב "ויקרא מלאך ה' שנית וגו' יען אשר עשית הדבר הזה 

ולא חשכת את בנך את יחידך" וגו' וכאן לא כתיב "ממני"
ח

. 

 

צריך ביאור בדברי התניא דלעיל, דפתח במזבח וסיים בהר המורי'.  ועדיין

דף יא: דישון מזבח הפנימי  טועוד מאי אמר הביא טל וכו'. ונראה דאמרינן

לא נהנין מדרבנן ולא מועלין מדאורייתא ופירשו בתוס' היינו משהיו 

מקטירין קטרת, ולאחר שנדשן פי' שהרימו הדשן מעל גב המזבח והניחו 

ז כבר נעשה מצותו ופקעי קדושת' ואין מועלין בה, אבל דישון מזבח לארץ א

החיצון מועלין בהם. ולזה אמר כיון שנעקד יצחק על גבי המזבח ונעשה דשן 

והי' אפרו מושלך על הר המורי' וכו', פירוש שהרים אברהם הדשן והניחו 

דם על הר המורי' כדין תרומת הדשן מיד שלח הקב"ה טל והחיה אותו, כי קו

לכן אפי' החיה אותו הקב"ה היה קרבן והיה צריך להקריבו, אבל כיון שכבר 

הרימו הדשן מעל המזבח, א"כ פקעא לה קדושתו, ולכן צוה הקב"ה ,אל 

                                                 
שבאמת הקב"ה לא ציוה שישחטנו, ואברהם עשה כן  ח(שנשחט יצחק באמת   ז(

 במסכת מעילה ט(מעצמו  



ששון               וירא            שמן       

 עח

ארץ המוריה" למקום שהקטרת קריבה, דאלו הקריבו על המזבח החיצון הי' 

 נשאר בקדושתי' אף לאחר שהרימו הדשן. 

 

 כוח שהי' בין מיכאל וס"מ בשעת עקידה. ביאור על פי' של ע"מ הוי 

ביאור דברי התניא כשנעקד יצחק אבינו ע"ג המזבח ונעשה דשן ואפרו הי'  

מושלך על הר המורי' מיד הביא עליו הקב"ה טל של תחי' והחי' אותו לפיכך 

אמר דהע"ה כטל חרמון שיורד על הררי ציון וכו' מיד פתחו מלאכי השרת 

  ואמרו בא"י מחי' המתים.

 

בהוריות דף יב. כמין ב' טיפי מרגליות הי' תלוין לאהרן  ובזה מיושב

בזקנו והיה דואג ואומר שמא ח"ו מעלתי בשמן המשחה, יצאה בת קול 

ואמרה "כטל חרמון שיורד על הררי ציון" מה טל זה אין בו מעילה אף שמן 

ל המשחה שבזקן אהרן אין בו מעילה. ולכאורה אין לו ביאור למה דימהו לט

זה ולא למטר. ולפי זה אתי שפיר, מה טל זה אין בו מעילה לפי שנעשית 

אף שמן המשחה כן. וזה שסיים הכתוב ימצותו
יא

"חיים עד העולם", פירוש  

 .יבשאין צריך להקריב את יצחק שנית שכבר פקעה קדושתו

וזה הי' ויכוח מיכאל עם השטן. דאמרי' שם במעילה ונילף מתרומת הדשן, 

החיצון דמועלין בו אף אחר שנעשה מצותו, ומשני משום דהוי  פירש ממזבח

תרומת הדשן ואברי שעיר המשתלח ב' כתובים ואין מלמדין, ופריך למ"ד 

איברי שעיר המשתלח אסורין בהנאה מאי איכא למימר, משום דהוי תרומת 

הדשן ובגדי כהונה ב' כתובין, הניחא לרבנן דאמרי והניחם שם מלמד 

אלא לרבי דוסא מאי איכא למימר. ואיתא ברבה פרשת  שטעונין גניזה,

                                                 
דכשם שביצחק שהוקם לתחיה על ידי הטל אין בו מעילה, דנעשה כבר מצותו,  י(

הוא סיפא  יא(מעילה שכבר נעשה בו מצותו  ה"נ בשמן שבזקן אהרן אין בו מ

פרשה כא אות י   יג(משום דנגמר ונעשה המצוה   יב(דקרא ד"טל חרמון" הנ"ל  

ראשון נמצא חסה על ממונם בשביל שנגנזים וצריכים כל שנה חדשים ]ובדפוס  יד(

היינו שהחייהו הקב"ה בטל תחיה, שכבר נעשה מצותו  טו(באמת מלת "חסה"[ .  

 דושתו.  ופקעה ק



ששון               וירא            שמן       

 עט

מפני מה אין כהן גדול נכנס בבגדי זהב לפני ולפנים, התורה  יגאחרי מות

חסה על ממונם של ישראל, פירוש מפני שטעונין גניזה, ובר"ה דף כו. 

אמרינן הטעם שאין קטיגר נעשה סניגר לפי שעשה עגל זהב, ופריך והאיכא 

מכניס הקטרת בהם לפנים בכלי זהב, ומשני חוטא בל כף ומחתה פירוש ש

, טויתגאה קאמרינן, וא"כ מיכאל אמר אל ישחט יצחק שכבר נעשה מצותו

וא"ת נילף מתרומת הדשן י"ל ת"ה ובגדי כהונה ב' כתובים, וא"ת כר' דוסא 

כו'  ידיקשה, מ"מ אין כהן גדול נכנס לפני ולפנים בבגדי זהב אלא התורה

ן גניזה, ולזה השיב השטן לעולם אין טעונין גניזה, והא א"כ מוכח דטעוני

דאמרי' דאין כה"ג נכנס בבגדי זהב משום עגל דאין קטיגר נעשה סניגר, 

והשיבו מיכאל "בקרניו" שס"ח מנים בקטרת, והיינו שס"ה כמנין ימות 

החמה וג' מנים יתירים שמכניס בכף ומחתה, וא"כ מוכח דלא אמרינן אין 

שיות הגמרא, אלא ע"כ משום התורה חסה וא"כ מוכח קטיגר וכו' כקו

שטעונין גניזה וא"כ הוה ליה תרומת הדשן ובגדי כהונה ב' כתובים ואין 

מלמדין, וא"כ דבר שנעשה מצותו אין מועלין בו ולכן פקעא קדושה מיניה 

 ואין צריך להקריבו. 
 
 

אין זו טענה כדמשני בגמרא בל יתגאה חוטא קאמרינן ובאמת
טז

ן , ולכ

"ויקח אברהם את האיל" דא אליהו, שמכח אלי' שפקע קדושא, דהא משני 

בגמרא דהוה ליה תרומת הדשן ואיברי שעיר המשתלח ב' כתובים. ביומא 

דף סז.: חד אמר דכתיב במדבר כמדבר שמותר בהנאה, וחד אמר ההוא 

צריכי לרבות נוב וגבעון ובית עולמים, פירוש שגם בבית המקדש ישלחו 

תלח. בשבועות דף טז: אם נאמר מקדש למה נאמר משכן, אלו שעיר המש

נאמר מקדש הייתי אומר על מקדש יהא חייב שקדושתו קדושת עולם 

פרש"י שאין אחרי' היתר. וכתבו תוס' דמוכח מזה דס"ל דקדושה ראשונה 

קדשה לשעתה וקדשה לעתיד לבא וכתבו תוס' וכן בפרק שני שעירים 

ושילה ובית עולמים ע"ש, וא"כ למ"ד  מצריך קרא לרבות נוב וגבעון

                                                 
 עדיות פ"ח מ"ו   יח(ד' ט: י.   יז(וא"כ בכלי קטורת לא שייך אין קטיגור וכו'   טז(



ששון               וירא            שמן       

 פ

דאצטריך ב' מעוטים לרבות שילה ובית עולמים צ"ל דלא ילפינן מהדדי 

מפני שקדושת שילה יש אחרי' היתר אבל קדושת ירושלים אין אחרי' היתר 

וכתב בעשרה מאמרות מאמר אם כל חי  יזכדאיתא סוף פרק קמא דמגילה

"פ שהוא שמם שהרי בקדושתו ח"ג סי' כ"ג אלי' מקריב בבית המקדש אע

מקריבין אע"פ שאין בית שקדושה הראשונה  יחעומד, ואתיא כי הא דתנן

קדשה לעתיד לבוא, פירוש ולכן אמר "מקריבין" ולא אמר "שמותר 

להקריב". ואפשר שנגנזו לו קופות מתרומת הלשכה כדי שיהא באין משל 

שמקריבין אע"פ צבור ע"כ, וא"כ הכי קאמר "ויקח האיל" דא אלי' שיעיד 

שאין בית, א"כ קדשה לעתיד לבא, וא"כ מדבר המדבר אצטריך לרבות 

שילה ובית עולמים, וא"כ איברי שעיר אסורין, והוה ליה תרומת הדשן 

 ואיברי שעיר ב' כתובים ואין מלמדין, ואין צריך יצחק להקריבו. 

 

סוף עדיות בתוי"ט
יט

מפני מה קדושת ארץ בטלה  ככתב בשם הרמב"ם 

דושת המקדש לא בטלה, שקדושת המקדש מפני השכינה ושכינה אינה וק

בטלה משם לעולם, הרי הוא אומר "והשמותי אני את מקדשיכם" קדושתן 

כשהן שממים, ולזה אמר הכתוב "ויקרא אברהם את שם המקום ה' יראה", 

פירוש הטעם שקדושתו קיימת לפי שהשכינה שם, אשר "יאמר היום בהר ה' 

אע"פ שהיום הר וחרב, מכל מקום ה' יראה, ואם כן אף יראה", פירוש 

לאחר חורבנו ישאר השכינה, ואם כן קדשה לעתיד לבא, ומוכח שאין צריך 

להקריב את יצחק, וזה שמסיים במדרש, מלמד שהראה לו הקב"ה בנוי 

 וחרב ובנוי: 

 

ויקרא שם המקום ה' יראה כמה דאת אמר "שלש  א[ במדרשי

 א תמוה.והו ",פעמים בשנה יראה

                                                 
 פ"ו הט"ז   כ(שם   יט(

 -י  -

 ד' ל:    ד(אות ב' ג'   ג(שם אות ח   ב(פרשה נו אות י   א(



ששון               וירא            שמן       

 פא

 

דאיתא בתוס' ב"ב דף פא: "אבל דבר שאין עושין בו הקרבה ונראה 

כלל אין שייך בו איסור חולין בעזרה דאל"כ לא ילבוש כהן בגדי חול ויכנס 

"אשר לא צויתי ולא  בבעזרה וגם ישראל לא יכנס בעזרה" עכ"ל, במדרש

ב"ה דברתי ולא עלתה על לבי" זה יצחק, פי' שמעולם לא עלה על דעת הק

שיקריבו אדם לפניו ובא אברהם להוכיח זה שאדם לאו בר הקרבה, לזה 

ההוא ה' יראה", כמה דאת אמר "שלש  אמר "ויקרא אברהם שם המקום

פעמים בשנה יראה כל זכורך את פני האדון ה'", היינו בעזרה, ואם איתא 

 דאדם בר הקרבה היה אסור לכנוס לעזרה, אלא ע"כ לאו בר הקרבה הוא. 

י י"ל כמו שהקשינו לעילאי נמ
ג

למה עשה הקב"ה נס לשרה לברכה בחלב,  

רבי חנינא בן  דוהלא היתה יכולה לינק מן נכרית. אלא י"ל כדאיתא בתמורה

אנטיגנוס אומר כשרה שינק מן הטריפה פסול לקרבן מפני שינקה חלב 

אסור, וס"ל
ה

שאוכלין דברים טמאים,  הדחלב נכרית חלב אסור כמ"ש רש"י 

ח זה בא השטן להוכיח שיצחק מזומן להקרבה, דאל"כ למה לא ינק וא"כ מכ

דם נעכר ונעשה חלב דברי ר' מאיר דכתיב "מי יתן טהור  ומנכרית. ואמרינן

מטמא לא אחד", ורבנן פליגי דמי יתן טהור מטמא" קאי אפרה אדומה שכל 

המתעסקין בה מטמא הבגדים, ומטהר את הטמאים, והיינו דאמר שלמה 

פלוגתא אי  זכמה והיא רחוקה ממני", עי' מה שכתבתי סוף נח"אמרתי אח

לפי שהפרה באה  חאזלינן בתר השתא או בתר מעיקרא, ורש"י פירש בחומש

לכפר על עגל והעגל טימא כל העוסקים בו ולבסוף נטהרו בו דכתיב "ויזר 

על פני המים" וכו' אף פרה אדומה כן, א"כ לאו חידוש הוא, ולכן אמר 

, שהשטן הביא ראיותו מן העגל, דמכח עגל פרה אדומה טגל"בסבך" זה ע

לאו חדוש, וא"כ "מי יתן טהור מטמא" קאי אדם נעכר ונעשה חלב דחידוש 

, דדוקא חלב טהור שאין בו יהוא, וא"כ לא ילפינן מיני' כדאי' פ"ק דבכורות

                                                 
נ' כוונת רבינו: "וסבירא לן", ומש"כ בשם רש"י נ' כוונתו לרש"י סוטה ד' יב:  ה(

כדלעיל  ט(במדבר יט כב   ח(ד"ה מרדכי   ז(נדה ד' ט.  ו(טמא ע"ש  ד"ה דבר 

בעניי לא הבנתי רמזי רבינו  יג(אות ה   יב(ב"מ ד' פז.  יא(ד' ו:  י(ריש אות ט  

 בזה.



ששון               וירא            שמן       

 פב

אלא איסור דם שרי, אבל חלב נכרית שבא ג"כ ממאכלות אסורות אסורה, 

ינק יצחק מהם לפי שהוא מזומן לקרבן, דאם לא כן בודאי קטן ולפיכך לא 

לאו בר מצוה הוא. ומיכאל הביא ראיה מקטרת, היינו מטעם אחר, כדאיתא 

שהיו אומרים הביא אסופי מן השוק וכו' ע"ש, אלא דקשה כיון  יאבגמרא

דחלב לאו חידש הוא, א"כ למה אצטריך "את הגמל" לאסור חלב טמאה 

לזה לקח אברהם את "האיל" זה "אליה"ו, שעשה מעשים  כדפריך בבכורות,

נוראים שהחיה מתים, וא"כ מוכח דלא דרשינן אתים כמש"ל
יב

 

 : יג"ויעלהו לעולה תחת בנו" עמ"ש סוף נח ומה שכתבתי לעיל ותבין זה

 

 נשלם פרשת וירא

 
   

 
 
 

 -פרשת חיי שרה  -
 

 

יודע ה' ימי תמימים"" א[ במדרש
א

ם כך כשם שהן תמימי, 

שנותיהן תמימים, בת כ' כבת ז' לנוי וכו'. דבר אחר זו שרה שהיתה 

תמימה במעשיה, א"ר יוחנן כהדא עגלא תמימתא, "ונחלתם לעולם 

 והוא תמוה. , " שנאמר ויהיו חיי שרה עד כאן המדרשהתהי
 

 בדהענין דיש רמ"ח איברים באדם כנגד רמ"ח מצות עשה ונראה לתרץ

, ושס"ה גידין כנגד שס"ה מצות ל"תבה בשנהורמ"ח ימים שקורין בתור
ב

 .

                                                 
  -א -

במכות ד' כג: אי' רמ"ח מ"ע נגד רמ"ח איבריו ושס"ה ל"ת  ב(תהלים לז יח   א(

ימים שקורין בתורה ק' דאין קורין נגד שס"ה ימות השנה. ומש"כ רבינו נגד 



ששון               חיי שרה            שמן       

 פג

מצוות עשה שזמן גרמא נשים פטורות סוכה  גנ"ל דקחשיב בקדושין ולכן

ציצית איכא מ"ד דחייבות דלילה  דלולב שופר וציצית תפילין, וכתבו תוס'

זמן ציצית הוא, וא"כ נשארו ד' לפי שאשה יש לה ד' אברים יתרים כדאיתא 

כנטול דמי, א"כ הוה לה ד' חסרים ולכן פטורה מד'  כל יתר ו, וקי"להבנדה

 . זמצות

, כך שנותיהן חוזה שאמר המדרש כשם שהם תמימים, פירוש צדיקים

, והם תמימים שאשה חייבת בכל טתמימים, פירוש שנותיהן הם נגד ל"ת

, אבל מ"ע שהם נגד האברים אינן תמימים ימצות ל"ת אע"פ שזמן גרמא

 שהן חסרים ד'. 

זו שרה שהיתה תמימה במעשים דייקא, פירוש אפי' במצוות  דבר אחר

עשה היתה תמימה, שאע"פ שלא היתה מצווה אמצוות עשה שהזמן גרמא, 

מ"מ היתה מקיימת וא"כ היתה תמימה. אך קשה הא אמר ר' חנינא גדול 

א"כ לא היתה ]קידושין ד' לא.[  מצווה ועושה יותר ממי שאינו מצווה ועושה

ר ר' יוחנן כהדא עגלא תמימתא, דקי"לבשלימות, לזה אמ
יא

עגלה ערופה אין  

                                                                                                     
בתורה בימים רבים כרמ"ח במספר, ואפשר להגיה: "ורמ"ח פעמים בשנה", והיינו 

בכל שבועה ד' פעמים ובצירוף יו"ט ור"ח תעניות חנוכה ופורים יש לכוון לזה, 

]אבל לא מצאנו מקור לזה[, ומש"כ רבינו נגד שסה גידים, אף שכן מביאים 

שמע מרבינו, שכוונתו נגד ימות השנה, וע"כ נ' יותר שיש כאן מהזהר, מ"מ להלן מ

ט"ס וצ"ל דיש רמ"ח איברים נגד רמ"ח מ"ע ושס"ה ימים נגד שס"ה מצוות ל"ת 

כן הוא  ה(שם לד. ד"ה ותפילין    ד(סוף ד' לג: לד.    ג(והשאר נמחק ]וצ"ע[  

, דהרי כך הוא ק"ק דלא שייך בזה "יתר" ז(   חולין ד' נח: ו(בבכורות ד' מה.  

ברייתה. וצ"ל נגד שלימות האיש נחשב ליתר וע"כ נחשב כיש לה רק רמ"ד 

איברים. ]ועי' מ"א סי' תר"י ס"ק ג' בשם מהרי"ל דאשה אינה מדלקת נר ליוה"כ 

 וז"ל דנר מכוון לגבי אבריו של איש ואשה יש לה אברים יתירות. וקצר בדבר 

עליהם, והם רמ"ח איברים ורוח  של אדם לכפראבריו המהרי"ל דנר שקול נגד 

ונשמה הרי ר"ן כמנין נר, ר"ל שירחם המקום על כולן, אבל הנשים יש להם 

איברים יתירות כגון דלת ומפתח לפיכך נשים אין נוהגות בנרות הללו עכ"ל[. גם 

צ"ע דיש יותר מ"ע שהם פטורות דהיינו קריאת שמע ]כדאי' בברכות כ:[ ופטורות 

סי' תפ"ט ס"ק א' שהם מעשהז"ג, גם פטורות מת"ת פרו  מספה"ע כמוש"כ המ"א

כנ"ל  ט(ר"ל צדיקים זכרים   ח(ורבו ועוד ]עי' רמב"ם סה"מ סוף מצוות עשה[  



ששון               חיי שרה            שמן       

 פד

מקרבן  יבאבר פוסל בה, ומייתי לה בירושלמי מום פוסל בה אבל מחוסר

כתבו דמי שאינו מצווה ועושה מ"מ יש לו שכר  יגב"נ. והתוס' סוף ר"ה

כמחוסר אבר, אבל מי  ידומצוה קעביד, וא"כ מי שאינו מקיים מ"ע הנ"ל

נו מצווה ואינו בשלימות, מ"מ לא הוי מחוסר אבר, רק שמקיימה אע"פ שאי

הוי כמו בעל מום, וקי"ל קודם מתן תורה לא היה המום פוסל רק מחוסר 

יש לה זכות תולה  טז. ואיתא בסוטהטואבר כדאיתא פרק קמא דעבודה זרה

וכו', זכות דמאי, אלימא זכות דמצוה מי מגינה כולי האי והכתיב כי נר מצוה 

מה נר אינה מגינה אלא לפי שעה אף מצוה אינה מגינה אלא לפי ותורה אור, 

שעה, ומה אור מאיר לעולם אף תורה מגינה לעולם, ואלא זכות דתורה הא 

אינה מצווה ועושה, ומשני בההוא אגרא דמקרי לבנייהו וממתני לגברייהו 

עד דאתא מבי מדרשא מי לא מפלגי בהדייהו, וא"כ הכי קאמר "ונחלתם 

", פירוש אע"פ שאינה מצווה ועושה, מ"מ זכותה מגינה לעולם, לעולם תהי'

והיינו בההוא אגרא דמקרי לבנייהו וממתני לגברייהו, ולזה אמר: שנאמר 

שאמר  יז"ויהיו חיי שרה" וגו', שהרי שרה עשתה כן כדאיתא במדרש

 : יטללמוד יחאברהם לשרה שמוליך את יצחק לב"ה

 

                                                                                                     
ק"ק דפטורה מבל תקיף ובל תשחית, קידושין ד' כט., וי"ל דאלו  י(בהערה ב'  

ר דעת בסוטה שם, ומבוא יב(בסוטה ד' מה: במשנה   יא(כמאן דלא שייכי בה דמי  

סי' ח אות ג' ס"ק י' יש המ"א כמוש"כ בספר נחל איתן למרן הגרח"ק שליט"א ר

היינו  יד(נ' כוונת רבינו לתוס' ד' לג. ד"ה הא   יג(שכן מסקנת הירושלמי  

ד' ה:, והלא בסתם קרבנות מום פוסל, אמנם זה רק אחר מ"ת, אבל  טו(מעשהז"ג  

מדמי ליה לעגלה, דכשם שבעגלה קודם מ"ת גם בקרבנות היה המום כשר, וזה דק

גם אחר מ"ת מום כשר בו, ה"נ בכל הקרבנות קודם מ"ת, וכל צדיק שנפטר הרי 

אולי הכוונה לילקוט פ' וירא אות צ"ח  יז(  ד' כא. טז(הוא נקרב לקרבן לפני ד'  

שקודם עקידה אמר אברהם לשרה שיצחק כבר גדול ולא נתחנך ויש מקום 

נ' הכוונה: לבית  יח(כנו לשם אמרה ליה קחנו לשלום  שמחנכין את התינוקות אולי

היינו חוץ מהמצוות שקיימה בתורת אינה מצווה, עוד יש לה זכות  יט(המדרש  

 "לעולם" וזה רק על ידי התורה, והיינו בזכות שהניחה ליצחק לילך לבית המדרש

 



ששון               חיי שרה            שמן       

 פה

ב[ בבא קמא פרק ח'
א

חבירו הוא נענש תחלה המוסר דין על  

שנאמר
ב

"ותאמר שרי לאברהם חמסי עליך ה' ישפוט ביני ובינך",  

 וכתיב "ויבא אברהם לספוד לשרה ולבכותה". 
 

שנה קודם מיתתה. ונראה דאיתא בי"ח בשם  גהלא זה לערך מ'וקשה 

לפיכך מתה על ידי עקידה.  דס"ח לפי שכזבה שרה ואמרה "לא צחקתי"

 הגמרא.ולכאורה תמוה דסותר ל

 הואחר העיון נראה ששניהם עולין בקנה א', עי' מה שכתבתי פרשת לך לך

"אתתא כיון דלא מפקדא אפריה ורביה לא איכפת לה ולא  ואגמרא דיבמות

ענש לה הקב"ה על עונותי' בעונש בנים", ובכוונת האר"י מה שכזבה שרה 

ני זקן, ואמרה "לא צחקתי", היתה כוונתה שלא אמרה ואני זקנתי אלא ואדו

 עכ"פ לא האמינה.  ,וקשה מאי נפקא מיניה היאך אמרה
 

אתי שפיר, שאברהם שאל כמו שא"ל הקב"ה "למה זה  ולפי דעתי

צחקה שרה לאמר האף אמנם אלד ואני זקנתי", ועל זה כחשה ואמרה "לא 

צחקה", פירוש לא שהכחישה מאמר הקב"ה ח"ו, אלא שאמרה שלא היתה 

תי כיון שאני זקנתי למה יעשה לי הקב"ה נס כוונתה לשם צחוק, רק כוונ

בחנם, כיון שאשה אינה מצווה על פריה ורביה, ולא איכפת לי. "ויאמר לא 

כי צחקת", פירוש שהקב"ה אמר לה באמת היתה כוונתך לצחוק, שהרי 

אמרה "ואדוני זקן", והוא מצווה אפריה ורביה, ועדיין לא הי' לו אלא בן 

 הוא לנס א"כ צחקת.אחד, ולא קיים פ"ו וראוי 

ועי' מה שכתבתי לעיל
ז

דשרה אמרה "חמסי עליך", למה לא התפללת עלי,  

א"כ שמע מינה דאשה מצווה אפריה ורביה, א"כ עכשיו כשכחשה ואמרה 

לא צחקתי דסבירא לה דאינה מצווה, וא"כ בחנם מסרה דין על אברהם, 

                                                 
 -ב  -

וא יותר לאו דוקא דה ג(בראשית טז ה ]ע"ש בשינוי לשון[   ב(ד' צג.    א(

בראשית יח  ד(מחמישים שנה. ועיקר הקו' דלא מסתבר שנשתהה העונש כל כך  

ד' לה.   ט(ד' סה:   ח(נ הכונה כדלעיל לך לך אות ד   ז(ד' סד:   ו(אות ד'  ה(טו  

 ( ד' יא.  י

 



ששון               חיי שרה            שמן       

 פו

חבירו", לפיכך נענשה בעקידת יצחק, וא"כ אתי שפיר, "המוסר דין על 

פירוש שהמה מחולקים "בדין", והוא מוסר לשמים, כמו שאמרה שרה 

"ישפוט ה' ביני ובינך" הוא נענש תחלה, פירוש מזמין לידו שהוא נכשל 

 תחלה באותו דין כמו שאירע לשרה.

  

דכתיב "פרו ורבו וכבשוה", איש דרכו  חי"ל דאמרינן ביבמותאי נמי 

יוחנן בן ברוקה שניהן מצווין  לכבוש ואין אשה דרכה לכבוש, ולרבן

דוכבשה כתיב, פירוש הזכר כובש לנקיבה שלא תהא יצאנית, ובזה אתי 

שפיר הא דאמרו המלאכים "איה שרה אשתך ויאמר הנה באהל", ופירש"י 

צנועה, ובזה רמזו לנו שהזכר כובש הנקבה שלא תהא יצאנית, לפיכך שאלו 

עיניך עליה שלא תהא לו "איה שרה אשתך", פירוש שאתה צריך לשום 

יצאנית, וא"כ מוכח ששניהן מצווין אפריה ורביה, לפיכך "ויאמר שוב 

אשוב" וגומר, "והנה בן לשרה אשתך", בלא זה היא לא איכפת לה דלא 

מפקדא אפריה ורביה, אבל השתא דמוכח דמפקדא, אמר והנה בן "לשרה" 

 וגו': 

 

ה שהזמן גרמא מצות עש טי"ל כדאמרינן פרק קמא דקידושין אי נמי

נשים פטורות וקחשיב סוכה, וחייבת אמצות עשה שלא הזמן גרמא וקחשיב 

פ"ו, ומסיק הוקשה כל התורה לתפילין מה תפילין מצות עשה שהזמן גרמא 

נשים פטורות וכו', ומדמצוות עשה שז"ג פטורות, מכלל שלא הזמן גרמא 

ולכן אמרו אמרי' דבסוכות באו המלאכים לאברהם  ינשים חייבות, ובר"ה

"איה שרה אשתך", כלומר מפני מה היא אינה בסוכה, ואמר להם "הנה 

באהל", פירוש מה שאלה הוא זה, "הנה היא באהל" שהרי היא פטורה מן 

והנה בן לשרה" וגומר,  הסוכה, וא"כ הכי קאמר "ויאמרו שוב אשוב וגו',

דאמרינן שם
יא

ע שלא הניחא למ"ד תפילין מ"ע שז"ג, אלא למ"ד תפילין מ" 

                                                 

 בקידושין יא(

 



ששון               חיי שרה            שמן       

 פז

ז"ג, מאי איכא למימר, ופרש"י איפכא היה לן למילף, מ"ע שז"ג חייבת, 

ושלא ז"ג פטורה, וא"כ בלא זה הוה אמינא תפילין שלא ז"ג הוא, וא"כ 

פטורה מפריה ורביה, וא"כ לא איכפת לה, אבל עכשיו דס"ל דפטורת 

מסוכה, א"כ ס"ל דילפינן מתפילין, ותפילין מ"ע שז"ג, א"כ שלא הז"ג 

 שים חייבות, וחייבות בפ"ו א"כ והנה בן "לשרה אשתך": נ

 

ג[ במדרש
א

 "עוז והדר לבושה" של תורה "ותשחק ליום אחרון", 

 והוא תמוה.

 

בתוס' הקשו אמאי נשים פטורות מת"ת  בלתרץ דאיתא בקדושין ונראה

הכתיב כי היא חייך ואורך ימיך, וא"כ קשה גברי בעי חיי ונשי לא בעי חיי 

לא קאי את"ת אלא אקיום מצות, כלומר התורה מלמדת לך וי"ל דקרא 

אלו דברים  גמצות שהיא חייך עכ"ל. ותימה לי על זה הא אמרינן לקמן

שאדם אוכל מפירותיהן בעוה"ז וכו' ותלמוד תורה כנגד כולם, ומסיק מנא 

ליה דכתיב כי הוא חייך ואורך ימיך כי היא חייך בעולם הזה ואורך ימיך 

בהדי' דקאי את"ת, וליכא למימר דהתם נמי הכי קאמר , משמע דלעוה"ב

שהתורה מלמד לך מצות שאוכל מפירותיהן בעוה"ב, דא"כ איך אמר התנא 

כשמקיים המצות. ועוד קשה  ות"ת כנגד כולם הלא מת"ת אין לו פירות רק

למה לי קרא כי הוא חייך וגו' דכבר ילפינן שיש מצות שאוכל מפירותי' 

 בעוה"ז וכו'. 

"ל דשני מיני תורה הם כשלומד מצות התורה לשמור ולעשות, אותה לכן נ

תורה בעצמה מביא חיים בעוה"ז ואורך ימים לעולם הבא, ובאותה תורה 

, אבל כשלומד הבאמת נשים חייבות שהרי חייבות ללמוד דינים שלהם

מדרשי תורה ושאר למודים השכר לעוה"ב, ולכן נשים פטורות. לזה אמר 

                                                                                                     

 -ג  -

 ה(כפרש"י שם    ד(ד' מ.   ג(ד' לד. תד"ה גברא    ב(פרשה נט אות ב   א(

 בית הלוי פרשת משפטים בבמ"א סי' מז ס"ק יד. ועי' ווש"כ בב"י בשם  סמ"ג כמ



ששון               חיי שרה            שמן       

 פח

" זו לבושה של תורה, היינו מצות שמהם נעשה לבוש "עוז והדר לבושה

לאדם, "ותשחק ליום אחרון" שמתן שכרה של תורה הוא ליום אחרון 

לעוה"ב, כדאיתא ברבה סוף פקודי
ו

 חאתה למד, מאברהם שכתוב ז, ממי

"בניו" לדין "ביתו"  יוגו', ואמרי' בסנהדרין ט"למען אשר יצוה את בניו"

, אלא צ"ל יאלדין . וק' למה לא צוה גם הנשיםלצדקה, פירוש "ביתו" הנשים

ונשים פטורות מתלמוד תורה,  יבדדין היינו תורה כדאמרי' פרק קמא דברכות

וקשה קושיות התוס' הכתיב כי הוא חייך וגו', גברא בעי חיי ונשי לא בעי 

, וא"כ מתן שכרו יגחיי, אלא צריך לומר "כי הוא חייך" קאי על קיום מצות

 : ידב לבדשל תורה לעוה"

 

                                                 
נשים לומר "תורה" בברכת ג כ' דמהאי טעמא יכולין בזה. ובמ"א סי' קפז ס"ק 

המזון, וצ"ע דאין זה מצד התורה, אלא מצד קיום המצוות שזוכין על ידי הלימוד, 

ין זה טעם שתברך ברכת אבל על עצם הלימוד לא שייך אשה בה. גם ק' א"כ א

התורה, ונראה דזה כוונת הגר"א בסי' מ"ז, דאף דחייבת ללמוד דינים השייכים לה, 

שלזה הסכים הגר"א ביו"ד רמ"ו ו' בהגה, מ"מ מצות ת"ת אין כאן, אבל דעת 

המ"א שם וגם כאן דאם הלימוד הוא למעשה אז גם על עצם הלימוד תקבל שכר, 

ש"כ כאן, ושייך לברך בה"ת וכן להזכיר תורה וע"כ הם שני "מצוות ת"ת" כמו

פרשה נב אות ג. ונ' דלפי"ז "עוז והדר לבושה" היינו  ו(בבהמ"ז ודו"ק בזה  

התורה שלומד לשמור ולעשות, ובזה יש שכר גם בעוה"ז וגם לנשים, אבל 

"ותשחק ליום אחרון", הוא הלימוד לשם לימוד דרוש וקבל שכר, שאינו למעשה, 

כצ"ל,  ז(אין שכר רק ליום אחרון היינו לעוה"ב, וזה רק לאנשים  ועל לימוד זה 

"ואת  ט(לעיל יח יט   ח(והוא סיום המדרש בפרשתינו, שהתחיל רבינו בו דבריו  

ק' הא אמרי' התם דדין היינו לדון ואשה פסולה  יא(ד' נז:   י(ביתו אחריו" וכו'  

' וגם למש"כ רבינו כן הוא, כמוש"כ התוס יג(ד' ו.   יב(לדין, וא"כ מאי קושיא  

דהיינו שלומד ע"מ לקיים המצוות, ובזה מקבל שכר גם בעוה"ז וע"כ נשים חייבות, 

ובזה נשים פטורות, והיינו ביתו לצדקה, ולא  יד(ולא בת"ת לשם לימוד בעלמא  

 למצות ת"ת שהוא דין

 -ד  -



ששון               חיי שרה            שמן       

 פט

ד[ במדרש
א

ר"א 
ב

אזל לממלא ראה אותן שחורי ראש 
ג

אמר להו   

לכו וטפלו בצדקה ואתם חיים ממי אתה למד מאברהם על ידי שכתוב בו 

"ושמרו דרך ה' לעשות צדקה ומשפט" זכה לזקנה, מנא לן דכתיב 

 , והוא תמוה. "ואברהם זקן בא" וגו'

, בזבח ומנחה אינו מתכפר בעון בית עלי דונראה לומר דאיתא בראש השנה

גם אבל מתכפר הוא בגמילות חסדים, וגמילות חסדים עדיף מצדקה דזה 

אין צדקה משתלמת אלא לפי  ו. ואמרי' סוף פרק ד' דסוכההבגופו וזה בממונו

אלא שיטרח ויאפה פת ויתן לו,  ,חסד שבה, פירוש לא שיתן לעני מעות

תם מחוייבים לטפל וא"כ הכי קאמר "לכו וטפלו בצדקה", פירוש שא

בעצמיכם בצדקה ולאפות פת ואז יהיה גמילות חסדים ואז תחיו, "ממי אתה 

, זלמד מאברהם שכתיב למען אשר יצוה את בניו" לדין "וביתו" לצדקה

צדקה דאשה עדיף דמקרבה  וקשה למה לא צוה את בניו לצדקה, אלא ע"כ

הוא גמילות  שהיא נותנת לו פת אפוי, וא"כ מוכח דעיקר הצדקה חהנייתא

 חסדים. 

 

מנא לן, מדכתיב "ואברהם זקן בא בימים וה' ברך את אברהם ומסיק 

"בכל" שהיה לו בן, ואמרינן פרק קמא דבבא  טבכל", ואמרי' בבבא בתרא

מה יעשה אדם ויהיו לו בנים, יפזר מעותיו לעניים, וא"כ מוכח  יבתרא

לבנים מכח מצוה מדקאמר "ואברהם זקן וה' בירך" כו' משמע שזכה לזקנה ו

                                                 
 יש ד' ות רבתוס' יבמ ן הואאצלינו הגירסא ר' מאיר ]וכ ב(פרשה נט אות א   א(

רבינו קיצר וז"ל המדרש שחורי ראש אמר להם תאמר  ג(עו.[ ונדצ"ל: ר"מ  

ממשפחת עלי אתם דכתיב וכל מרבית ביתך ימותו אנשים אמרו ליה רבי התפלל 

 ז(שם   ו(הכי אמרי' בסוכה מט:   ה(ד' יח.   ד(עלינו אמר להם לכו וטפלו וכו' 

ד'  ט(הכי אמרינן בתענית ד' כג:   ח(ג  כדאיתא בסנהדרין ד' נז: ומובא לעיל אות 

טז: ע"ש ולכ' נתכוון לדברי ר"מ דמפרש שלא היה לו בת, ויותר נ' דצ"ל: בת, 

לשון  יג(ד' י.   יב(במדרש הנ"ל בסמוך באות ב   יא( ד' י:   י(וכאינך תנאי שם  

התוס': "שהוא רע ביותר", ר"ל הגיהינם, וצדקה זו היה לה להציל "שהיא מעולה 

 קידושין ד' לט:        יד( יותר", כמוש"כ רבינו והיא היא  ב



ששון               חיי שרה            שמן       

 צ

זו, וא"כ ע"כ זו היא צדקה על ידי חסד, דאי לא תימא הכי לא היה לו לזכות 

 אלא לבנים, כנזכר לעיל "יפזר מעותיו". 

ולזה אמר
יא

"עוז והדר לבושה ותשחק ליום אחרון", דאיתא בפרק קמא  

איזה צדקה המצלת ממיתה משונה, נותנה ואינו יודע למי  יבדבבא בתרא

ו תוס' דאדרבה היא היה לה להציל מדינא של גיהנם שהיא נותנה, והקש

, ותירצו דרוב מצות אין עומדות לו לאדם בעוה"ז אלא אותם יגמעולה ביותר

אלו דברים שאדם אוכל פירותיהן בעולם הזה  ידהמעולות ביותר כדאמרינן

וכו', וא"כ הכי פירושו "עוז והדר לבושה" זו לבושו של צדקה, כדאמרינן 

"וילבש צדקה כשריון", והראיה "ותשחק ליום  טודבבא בתראפרק קמא 

, טזאחרון", פירוש דמתן שכרה של תורה הוא ליום אחרון לעולם הבא

וצדקה שכרה בעולם הזה שהרי שכרה אריכות ימים, אם כן מוכח שהוא 

 מעולה ביותר הואיל ושכרה בעולם הזה:
 

משגש אורחתא אשתעי לי עולא  יזי"ל דאיתא בבא בתרא פרק קמא ובזה

דאמיה מאי דכתיב "וילבש צדקה כשריון", מה שריון זה כל קליפה וקליפה 

מצטרפת לחשבון גדול אף צדקה כל פרוטה ופרוטה מצטרפת לחשבון גדול, 

משגש כו' תינוק שעשה לאמו כאלו היא  יחואמאי קרי לי' רב ששת עולא

ובכיא  משוגעת, דפעם אחת עניש ליה לרב אחדבוי בר אמי, אתיא אמיה

קמיה ולא אשגח בה, אמרה ליה חזי חדיי דמצית מינייהו ומחל לו ע"ש. וק' 

למה בכולי תלמודא לא קרי ליה כך רב ששת אלא הכא, ועוד מאי קאמר כל 

פרוטה ופרוטה מצטרף לחשבון, וקשה פשיטא גם במילי דעלמא הוי הכי 

 יהו. שכל פרוטה מצטרפת, ועוד תמוה הא דקאמרה חזי חדיי דמצית מיני

דאמרינן בקדושין ונראה לומר
יט

הרב שמחל על כבודו אין כבודו מחול  

ובתורתו  כדתורה לאו דילי' הוא, הדר אמר רבא אין תורה דילי' הוא דכתיב

                                                 
דסיפא דקרא: ותשחק ליום אחרון קאי על התורה כמוש"כ רבינו  טז(ד' ט:   טו(

נ' דצ"ל להיפוך: עולא רב ששת, ועכ"פ זה הכוונה  יח(ד' ט:   יז(לעיל סוף אות ג  

ה לבא לפניו שעולא קרי ליה לרב ששת שהוא משגש אורחתא דאימיה, שהוצרכ

ד' לב.:   יט(  לבקש מחילה על רב אחדבוי ולהראות על דדיה ולומר שהוא ינק מהם

  בב"ב שם כג(עירובין ד' נד: בשינוי לשון   כב(ד' יט. ע"ש   כא(תהלים א ג   כ(



ששון               חיי שרה            שמן       

 צא

יהגה יומם ולילה, ופירש"י קודם שלמד כל צרכו נקראת תורת ה', וכשלמד 

ם משלמד . ונ"ל הטעכאכל צרכו נקראת תורתו וכן הוא בגמרא דעבודה זרה

 כבכל צרכו הוא מחדש אח"כ דברים מדעתו ולכן נקראת תורתו, ואמרינן

"דדיה ירווך בכל עת", דד זו כל זמן שהתינק משמש בה מוצא בה טעם, אף 

דברי תורה כל זמן שאדם הוגה בהם מוצא בהן טעם, וא"כ אתי שפיר דקשה 

יה קושיא גדולה היאך עבר רב ששת על כבוד אם דאתא אמיה ובכיא קמ

ולא רצה למחול, ומשום זה פירשו תוספות
כג

פי' אחר ע"ש, לכן יש לומר  

דחכם אין יכול למחול על כבודו, ולכן אמרה לו אמיה חזי חדיי  כדדס"ל

דמצית מינייהו, דכי היכי שדד זה כל זמן שממשמש בו מוצא טעם אף ד"ת 

 מחול: כן וכו', ואם כן אתה מחדש חדושים בכל יום ותורה שלך ואתה יכול ל
 

עד כאן מצאנו מדברי המחבר זלה"ה. וכאשר שמענו היה להמחבר 

זלה"ה דרשות על כל התורה כנראה מדבריו בפרשת לך לך שכתב שם: 

 "ובפרשת בהעלותך הארכתי", וחבל על דאבדין. 

 

ויעמוד השמן
כה
 לפ"ק. ]מלכים ב ד ו[ 

                                                 
לרב ששת    כד(ד"ה אתיא, אלא שלא כתבו שזה הוא הטעם שפירשו דלא כרש"י  

 שבו יצא הספר לראשונה בעיר דעסוי. גימטריא תס"ד, והוא השנה  כה(

 סליק, בריך רחמנא דסייען.



 

 

 



 

 

 

 

 

 

 ליקוטי זית רענן
 

 ליקוטים 
 מהספר זית רענן הארוך 

 זצוק"ל גן אברהםלהמ
 על הילקוט שמעוני 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 ליקוטי זית רענן

 צה

 

 ליקוטי זית רענן
 

 

 -בראשית  -

 
 ]א כח[ פרו ורבו

מעשה בצידן באחד שנשא אשה ושהה ילקוט רמז טז ד"ה מעשה: 

עמה עשר שנים ולא ילדה, אתון לקמיה דרשב"י בעי למשבקה אמר לה כל 

לבית אביך, א"ל רשב"י כשם חפץ שיש לי בתוך ביתי טלי אותו ולכי 

שנתדווגתם מתוך מאכל ומשתה כך אי אתם פורשים זה מזה אלא מתוך 

מאכל ומשתה
א

, מה עשתה עשתה סעודה גדולה ושכרתו יותר מדאי ורמזה 

לשפחותיה ואמרה להן טלו אותו לבית אבא. בחצי הלילה ננער משנתו א"ל 

וך ביתי טול אותו היכן אני אמרה לו לא כך אמרת לי כל חפץ שיש לי בת

ולכי לבית אביך, וכדו אין לי חפץ טוב ממך, וכיון ששמע רשב"י נתפלל 

עליהם
ב

ונפקדו והלא דברים קל וחומר  
ג

ומה בשר ודם משמח שמחה משמח  

את הכל, כשיבא הקב"ה לשמח את ירושלים וישראל מצפין לישועתו על 

 אחת כמה וכמה

 זית רענן:

יוחי היתה דבאדם המגרש אשתו אפי' נראה לי כוונת ר' שמעון בר  א(

מזבח מוריד עליו דמעות
א

, אבל כזו כיון שגרשה לשם שמים עושה מצוה, 

וכל אדם העושה מצוה צריך לעשות סעודה כמו מילה וחתונה
ב
. 

                                                 
 בראשית 

, אך במאירי קידושין ד' ט. כ' כהקנאה בעלמא ואא[ גיטין ד' צ: ב[ יל"ע דלכ' גט ה

וכן ברבנו מנוח ברכות פי"א ה"ב כ'  דאמרינן ביה 'מצוות' לאו ליהנות ניתנו,

 וצ"ע.מצוה עלה טעמים דלא מברכין על גירושין,ע"ש מבואר דשם 



 ליקוטי זית רענן

 צו

הא דלא התפלל עליהם מעיקרא י"ל שהיה סבור אע"פ שהוא אוהב  ב(

ל עכשיו שראה אותה שאמר כל חפץ טוב שלי, היא אינה אוהבת אותו, אב

 ששניהם אוהבים זה את זה, התפלל עליהם.

צ"ע מה ענין ק"ו זה לכאן. ואפשר לומר על פי שפירשתי הפסוק ג(
ב

  

"הקטן יהיה לאלף והצעיר לגוי עצום אני ד' בעתה אחישנה". דאמרינן 

בכתובות
ג

רב חמא בר ביסא אזל לבי רב תרתי עשרי שנה, עד דאתא  

ו לשוא שמרה, בעא רחמא עלה ואיתסי אעיקרא דביתהו, אמר עניה ז

ואולדה, ופרש"י ואעיקרא, שכן דרך העומדת עשר שנים בלא בעל. וקשה 

דאמרינן ביבמות
ד

לא שנו אלא שאין דעתה להינשא, אבל דעתה להינשא  

אשה שיש לה בעל אלא שהלך לו. וי"ל דשאני  ל שכןלית לן בה, וא"כ כ

ההגון לה, משא"כ כאן התם שדעתה להינשא בכל יום, אם יזדמן לה 

דמעיקרא פסקו לה להיות י"ב שנים בבי רב, אסחי' דעתה שלא ישוב עד 

הזמן, ולכך אעיקרא, וא"כ הכי קאמר, דקשה האיך אמר הכתוב הקטן יהיה 

לאלף, הלא ישראל כאשה העומדת כמה שנים בלא בעל, ונעשה עקרה, לזה 

האמר, "אני ד' בעתה אחישנה", לא זכו בעתה זכו אחישנ
ה

, ובכל יום אנו 

מצפים שישוב אלינו, א"כ יכולין לילד, ובזה מיושב פסוק רני עקרה כו'
ו
 

כמו שכתבתי באריכות בדרושי, וא"כ הכי קאמר, מה בשר ודם שמח שמחה 

וכו', שמכח שמחה זכו לבנים ומשמח הבריות אע"פ שכבר היתה עשר 

ם, אם כן אין שנים, ק"ו אנו המצפים לישועתו של הקדוש ברוך הוא בכל יו

 אנו עקרות, מכל שכן שישמח אותנו.

 

 -נח  -
 

 ]ז יא[ ביום הזה נבקעו כל מעינות תהום
אמר ר' יוחנן שלשה נשתיירו מהן בלועה דגרדי וחמי : ילקוט סוף אות נז

 טבריא וכו'

                                                 
 ישעיה נד א   ו[סנהדרין ד' צח.    ה[ד' לד:    ד[סב:    ג[ישעיה ס כב   ב[



 ליקוטי זית רענן

 צז

 זית רענן:

ק"ק דבשבת ד' לט. אמרינן דחמי טבריא תולדות האור נינהו דחלפי אפיתחא 

דגם מי המבול מתחלה חלפו אפיתחא דגיהנם. אך ק' דבנגעים  דגיהנום. וי"ל

פ"ט
א

אמרינן לקה במי טבריא ובכל דבר שאינו מחמת האור, זה שחין.  

ואפשר דגבי מכוה בעינן אש ממש, דכתיב "מכות אש", אבל גבי שבת 

 מיקרי תולדות אור

 

 -לך לך  א  -

 
 ]טו כב[ הרימותי ידי

ה גדולה וכו' יצחק הפריש מעשר שני אברהם הפריש תרומ ילקוט רמז עה:

וכו' 'ויזרע יצחק וכו' ויברכהו ד'
א

וכו' יעקב הפריש מעשר ראשון הדא  

 דכתיב וכל אשר תתן לי עשר אעשרנו לך

 זית רענן :

קשה מנא ליה, דילמא הפריש מעשר ראשון. וי"ל היינו דמסיים ההא 

דכתיב "ויברכהו ד'" ובמעשר שני כתיב
א

תתעשר" "עשר תעשר בשביל ש 

וכו', "כי יברכך ד' אלוקיך". ומ"מ למה לא הפריש מעשר ראשון. וי"ל דלא 

היו לויים בעולם ליתן להם, אבל יעקב שראה בלילה ההוא מכח האבנים 

שיצאו ממנו י"ב שבטים, כמו שכתב רש"י, לכן אמר שיפריש גם מעשר 

ראשון ויתן ללוי. ובזה מתורץ שאמר עתה
ב

"וכל אשר תתן לי אעשר  

עשרנו לך", משמע דקודם לכן לא נתנן. ומ"מא
ג

למ"ד פרק הערל 
ד

מעשר  

אף לכהן, ובאותו פעם היה שם בן נח בעולם, כדאיתא לעיל בבראשית
ה

 .

                                                 
 נח
 מ"א וע"ש בתוס' אנשי שם א[

 לך לך א 
 ג[להלן כח כב, ]ובכתובות ד' נ. מבואר דהוא צדקה מממונו[   ב[דברים יד כב   א[

 לפסוק יח.נ' דצ"ל: ברש"י, והכוונה  ה[ ד' פו.  ד[נדצ"ל ומ"מ "קשה"  



 ליקוטי זית רענן

 צח

וי"ל דהכהנים לא זכו אלא משום שנקראו לויים, והיינו הכהנים שיצאו 

משבט לוי, מה שאין כן הכהנים שהיו קודם לכן
ה
. 

 

 -לך לך  ב  -

 
  ם היום הזה נמול אברהם וישמעאל]יז כו[ בעצ

רבן גמליאל אומר שלח אברהם לשם ילקוט רמז פ ]מפרדר"א פכ"ט[:
א
 

בן נח ומל את בשר ערלתו וישמעאל בנו בעצם היום, בגבורת השמש בחצי 

היום
ב

, בעשור לחודש ביוה"כ, כתיב התם כל מלאכה לא תעשו בעצם היום 

שנה ושנה רואה הקב"ה דם הזה וכתיב הכא בעצם היום הזה נימול, ובכל 

ברית מילתו של אברהם אבינו ומכפר על עוונותיהם של ישראל שנאמר כי 

  ביום זה יכפר עליכם
  זית רענן:

דקיי"ל דערל אסור למול אחרים ושם נולד מהול א(
א

 

                                                 
 וע"ע ברמב"ם מלכים פ"ט ה"א ובכ"מ ורדב"ז שם. ה[
 

 לך לך ב
כדאי' באדר"נ ובילקוט לעיל רמז טז מדכתיב ]לעיל יד יח[ "ומלכי צדק מלך  א[

שלם". וברד"ל על פרדר"א פכ"ט אות א' כ' דק' לומר טעם זה ]ולא הביא דברי 
ז.[ דערבי מהול אינו כשר, רבינו, ובסמוך לענין זריזין הביאו[ דהרי אמרי' ]ע"ז כ

משום שלא נצטוה על המילה, א"כ ה"ה שם אף שנולד מהול. ועי' ג"כ בר"ן נדרים 
אמרי' זה בנדרים  ד' לא: דגם גוי נולד מהול ערל מיקרי. ולכ' י"ל דברי רבינו דהרי

ד' לא: מקרא ד"כל הגוים ערלים", היינו דגוי מצד עצמותו נקרא ערל, ואף שאינו 
ש, וא"כ י"ל דהרי כ' המשך חכמה כאן ]ד"ה ויפול[ דרק עתה נתחדש ערל בשר ממ

מאיסת הערלה, ]דקודם הציווי היה כערלות שלא בזמנה[, וא"כ י"ל דה"ה לגבי 
ערלות דשם גוי, שכל הגוים ערלים, זה עדיין לא נתחדש, אלא בשעה שבחר ד' 

עליהם שם  בישראל לעם הנבחר בשעת מתן תורה, והגוים מאסו בתורה, בזה ניתן
ערלה, א"כ עכשיו שלא היה להם שם ערלות מצד גויותם, מ"מ מאיסת הערלה יש 
עליהם כיון שכיו"ב בישראל יש מצות מילה, ע"כ אף שהם אינם מצווים, מ"מ שם 
ערלה עליהם, ושם בן נח שנולד מהול, אין לו משני ערלות אלו כלום, ע"כ בחר 

תיב ]להלן לד טו[ דאמרו בני יעקב אברהם בו וק"ל. והנה במעשה דהריגת שכם כ



 ליקוטי זית רענן

 צט

וא"ת והא קיי"ל זריזין מקדימין למצוות. וי"ל דעשה בכוונה לפרסם  ב(

, כדאיתא ברבהנגד בני דורו, ודרגיש ליה ימלל
 ב

                                                                                                     
"אם תהיו כמונו להמל לכם כל זכר", ואח"כ ביום השלישי הרגום, ולא מסתבר 
ששקרו להם, אלא דייקו "כמונו", אלא שדיברו "במרמה" היינו בחכמה ע"ש 

, דזה אי אפשר, דאף שנמולו מ"מ עדיין ערלים הם דכל הגוים וברש"י בתרגום
עיל. אך י"ל דאין זה הכוונה, אלא כוונתם היה כמוהם ערלים, וזה סותר למש"כ ל

ממש, שיהיו יהודים כמוהם, היינו על ידי גירות, ואח"כ כשנימולו קודם קבלת 
המצוות, וקודם הטבילה הרגום, שלא רצו כלל להתגייר כדין, ועכ"פ לא התגיירו, 

 וע"כ הרגום וא"כ לא קשה משם.
א למש"כ באור זרוע הל' מילה סי' ויש לפרש דברי הפדר"א מטעמים אחרים, חד

ק"ז ס"ק ג' בשם מדרש חזית מקרא דהמול ימול דיקח "יהודי טוב" דיבא טהור 
ויטפל עם הטהור, א"כ לקח אברהם את שם שהיה נביא מצד צדקותו. עוד יש 
לפרש, למה דמבואר בפנים חדשות ]נדפס בשו"ע סוף הל' מילה[ בשם מהר"ש 

מצוה דוקדשתו, א"כ הרי שם כהן היה כמבואר  מדינה דיש מצוה לכבד כהן מצד
בקרא ]לעיל יד יח[ "והוא כהן לקל עליון", וראוי היה שיהיה כל הכהונה מזרעו, 
אלא שחטא חטא קל, ונלקח מזרעו כדאי' בנדרים ד' לב:, ואיתא במדרש ומובא 
ברש"י להלן לח כד דמהאי טעמא רצו לשרוף תמר, מפני שהיא בתו של שם ומיתת 

ן בשריפה, א"כ בו בעצמו שנשאר כהן קיים אברהם אבינו מצוה דוקדשתו, בת כה
וכבדו במצות מילה. ואף דאברהם נמי כהן היה ]ע"ש בנדרים וכן במדרש[ 

סי' קכט נסתפק בכהן לכהן, הני מילי לענין איסור השתמשות וף ובביאור הלכה ס
ם יקדים אחר ע"ש, אבל לענין להקדימו לישראל אחר מסתבר דגם כהן מצווה, דא

הוא פחיתות כבוד לזרע אהרן, ולא דמי להשתמשות מכהן לכהן דאין כאן בזיון 
ודו"ק. והא דלא מל אברהם את עצמו, להמ"א י"ל משום דהיה ערל, ולהנ"ל צ"ל 
דלא היה שייך מצד המציאות. עוד יש לפרש דעשה כן כדי שיהיה בפרהסיא וכמו 

מה שכ' המפרשים ]עי' שפתי  שאמר המדרש דמי שרוצה למחות ימחה, והוא
חכמים ריש וירא וכן הוא בבעלי התוס' השלם שם[ דזה הוא העצה שנתן ממרא 
לאברהם, לעשותו בפרהסיא ולא בצנעא. וצדדי הספק בזה י"ל דכיון דבמילה איכא 
צערא דינוקא ויש בזה קצת אכזריות, אולי לא יתקרבו אליו עוד אנשים, והרי 

והנפש אשר עשו בחרן, ואולי אלו אפי' ימחו בו ממש, אברהם מגייר גרים דכתיב 
או דאדרבה הרי המילה באמת טוב לבריות להחליש כח התאוה והרי יוסף מל את 
כל מצרים, ע"כ לקח שם שהוא מלך ]שלם[ ואם הוא ימול היינו שיסכים מי ימרוד 
במלך וימרה את פיו, ע"כ שלח אחריו, נמצא דהכוונה בעשותו בחצות וקריאתו 

 שם, אחת היא.ל
פרשה מז אות ט ופירושו: מי שרוצה למחות ידבר ויגיד. ועי' פתחי תשובה יו"ד  ב[

סי' רס"ב ס"ק ב' דאין לאחר המילה עד אחר חצות דמבטלין בזה דין זריזין 
מקדימין ע"ש, נ' מזה דשיעור זריזין עד חצות. ונ' הגדר דודאי כל מה דמוקדם טפי 



 ליקוטי זית רענן

 ק

 

 -וירא  -

 

 ]כב ט[ ויבן שם אברהם את המזבח

וככהן גדול הגיש את מנחתו  ילקוט רמז קא ]מפרקי דר' אליעזר פל"א[:

 ואת נסכו

 זית רענן:

צ"ע מנחה ונסכים מאן דכר שמיה. ואין לומר משום דאין עולה בלא מנחה  

צחק. וי"ל ונסכים, דהא צריך להקריב העולה תחילה ועדיין לא הקריב י

דמשום הכי אמר "הגיש" מנחתו ולא קאמר "הקריב". והא דאמר ככהן 

גדול, משום דקשה כיון שיקריב את יצחק יהיה אונן, וא"כ יאסר להקריב 

אח"כ מנחה ונסכים, לזה אמר "ככהן גדול", דקיי"ל כהן גדול מקריב אונן
 א

                                                                                                     
וכל שהוא אחר חצות אינו עוד בגדר מוקדם, או  טפי עדיף, אך יש שיעור בדבר,

משום דכתיב וישכם אברהם "בבקר", ואחר חצות אינו עוד בקר, או משום 
דחולקים היום לשנים ורק מחצית הראשון הוא הקדמה, אבל מחציתו השני הוא 
כבר איחור ]ונ"מ לענין זריזות בלילה ודו"ק[, וא"כ י"ל דאף דמוכח מאברהם דיש 

איזה טעם, י"ל דהיינו עד חצות ולא עד בכלל, דגם זה מיקרי בעצם לאחר משום 
 היום וק"ל. 

 
 

 וירא
והרד"ל בבביאורו לפדר"א הביא דברי רבנו. וכ' דאינו נכון דבזבחים טו.  א[

אמרי' דלמא אונן שרי בבמה ואלו המזבחות דין במה היה להם. ואינו מוכרח 
ה דין קדושת בהמ"ק, וק"ו באאע"ה, ובמשך חכמה פ' נח עה"פ ויבן נח מזבח כ' דהי

וכ"כ במשך חכמה כאן ד"ה הנה האש ע"ש. וראיה דבזבחים צז: ילפי' מכאן דעולה 
בעי כלי, ואמרי' שם קיג. דאין כלי שרת בבמה, אך קצת יש לדחות דכלי לחוד 
וכלי שרת לחוד ע' תוס' חולין ריש ד' ג., ועכ"פ כן סובר המ"א. עוד הק' דכיון דלא 

אבלות דה"ל כהרוגי סנהדרין דתנן ]סנהדרין מו:[ דאין קרוביהן  היה כאן
שצוהו ד'. ונ' דאינו ראיה, ואדרבה הרי פרש"י שם הטעם כדי  ל שכןמתאבלין, כ

שתהא בזיונן כפרה להם, ר"ל במה שאין מתאבלין עליהם, וא"כ פשיטא דיצחק לא 
דכל כהן  שמען אבלות, ולדין אונן. ]עוד כ' דמצריך לכפרה, וא"כ הדרה לדי



 ליקוטי זית רענן

 קא

 

 -חיי שרה א  -
 

 ]כד מו[ ותאמר שתה וגם גמליך אשקה.

דאסור לטעום קודם שיתן  גן אברהם סי' קס"ז ס"ק יח:ז"ל המ

לבהמתו )גמרא(, אבל לשתות, אדם קודם כדאשכחן ברבקה, שאמרה 

שתה וגם גמליך אשקה )ס"ח(
א
 עכ"ל. 

 

 -חיי שרה ב  -
 

 ]כד סג[ ויצא יצחק לשוח בשדה

 עי' מגן אברהם סי' צ' ס"ק ו'.

 

 -תולדות  -
 

 ]כו יג[ עד כי גדל מאד

א ]וברש"י[: זבל פרדותיו של יצחק ולא כספו וזהבו של ילקוט רמז קי

 אבימלך

 זית רענן:

על דרך שאמרו רז"ל 
א
 .כל הנוטל פרוטה מאיוב מתברך 

                                                                                                     
המקריב אז היה נקרא כהן גדול, עוד פי' דאי נימא דהיה ביוה"כ י"ל דמשו"ה אמר 

   ככ"ג מצד שהיום צריך כ"ג[. 
 

 חיי שרה
הוא מגמרא ברכות ד' מ. ויליף ליה מקרא דונתתי עשב בשדך לבהמתך והדר  א[

ם אות ואכלת ושבעת ]דברים יא טו[, והחילוק בין אכילה לשתיה הוא מספר חסידי



 ליקוטי זית רענן

 קב

                                                                                                     
תקל"א. ואעיר קצת בזה בעהית"ב. עי' פרדס יוסף כאן דהעירו האחרונים למה 
אינו מביא ראיה לזה מבמדבר כ ח והשקית את העדה ואת בעירם ]וכן שם יא[. וכ' 
דאישתמיט להו דהס"ח באמת מייתי גם משם ולא ראו אלא דברי הס"ח שבמ"א. 

קני וכו'[. והביא מהכלי חמדה ]עוד ילה"ר מפסוק י"ט שם ואם מימך נשתה אני ומ
שתמה מאד על ראית הס"ח דכיון שבמי מריבה היה המים בנס והוא מצד ממונם 
של ישראל, ]וכפרש"י שם[, דהקב"ה אינו עושה נס בשביל בעלי חיים שהם רק 
תחת הטבע, א"כ איך שייך להקדים במים אלו מצד צעב"ח עכ"ד. ולכ' אין בזה 

במים אלו, מצד עצמם, מ"מ כיון דדינא להקדים  תימה, דאע"ג שבני ישראל זכו
הבהמה לפני אכילת אדם, שייך זה גם כאן, ומה לי בשביל מי ניתנו לאדם מים אלו. 
ונ' דסברת קושיתו ע"פ מש"כ בח"ס ]מובא להלן ד"ה ועי'[ דמזון שקיבל במתנה 
לא שייך דין זה, וע"כ גם כאן קיבל הדבר בזכות עצמו ונחשב כמקבל מתנה 

מו. אך אין זה קו' על הס"ח שהרי הביא ראיה גם מרבקה ובהם קיבל אליעזר לעצ
המים במתנה, וע"כ דלא ס"ל סברא זו, וע"כ הביא נמי ראיה ממי מריבה, דס"ל כל 
שיש לו מזון אף שקיבל במתנה חייב להקדים לבהמתו, וע"כ הכריח שיש חילוק 

 בין אכילה לשתיה.
"ס ז"ל דדוקא בשלו אסור, לא כן במקבל ועי' כתב סופר או"ח סי' לב בשם הח

מתנה, ובזה נדחה הראיה מרבקה. אך מה שכ' הכת"ס לסייע מלשון הגמ' אסור 
 שון"לו" לאדם לטעום עד שיתן לבהמתו, דמלת לו מרמז זה, תמוה דל' זה הוא ל

הש"ס במקומות רבות כמו אסור לו לאדם שישהה את אשתו בלא כתובה ]כתובות 
, ע"כ אין לדייק מזה, וכן נוח "לו" לאדם כעשרים מקומותה מונ חשבנז.[, ובמ

 ]עירובין יג: ועוד[. והכת"ס כ' שלא מצא סברא לחלק בין שתיה לאכילה. 
וביד אפרים בגיליון המ"א סברות וטעמים שונים להקדים הבהמה וכן בישמח משה 

כות פ' חוקת שם. ותימה כיון שכ' הרמב"ם סוף הל' עבדים ]ומובא במסהש"ס בבר
שם[ וז"ל חכמים הראשונים וכו' ומקדימין מזון העבדים והבהמות על סעודות 
עצמן, הרי הוא אומר כעיני עבדים וכו' ואין האכזריות מצויה אלא בגוים הערלים 
אבל זרעו של אברהם אבינו וכו' רחמנים על הכל, וכן במדותיו של הקב"ה שצונו 

כו', הרי שמצד רחמנות קאתי עלה, להדמות בהם הוא אומר ורחמיו על כל מעשיו ו
שיש לרחם על עבד ובהמה, שכשהולך לאכול יחשוב על מי שמזונו תלוי בו, 

לחלוק  י אפשרויקדים לו, ואינו מצד ענין מוסר צדדי כמוש"כ האחרונים ז"ל, וא
 על הרמב"ם.

והנה יש אנשים שיש בבתיהם דגים לנוי, ויל"ע אי דין זה דאסור לאכול לפני 
יך גם בדגים. ונ' למש"כ בספר יד יהודה יו"ד סי' י"ג דדין צעב"ח אינו בהמתו שי

במינים שאינם צריכים שחיטה כדגים וכחגבים כשם שלא הקפידה תורה באלו 
לעשות שחיטה ]ויובן היטב למש"כ בחינוך ועוד דכל מצות שחיטה הוא מצד 

כל מעשיו הנ"ל  צעב"ח[, שלפי"ז גם דין זה אינו נוהג בהו, והרי מקרא דורחמיו על
כ' בהגהת ח"ס ב"מ ד' לב שילפינן צעב"ח ע"ש, וא"כ אין דגים בכלל, ]אלא 
ממש"כ שם להוכיח מקרא ד"ורדו בדגת הים", דכל שהוא לצורך האדם מותר, 



 ליקוטי זית רענן

 קג

 

 -ויצא  א  -

 

 ]כח יא[ ויקח מאבני המקום

לקח יעקב י"ב אבנים מאבני ילקוט רמז קיט:
א

המזבח שנעקד עליו יצחק  

 ושם אותם מראשותיו וכו'

                                                                                                     
אינה ראיה לסברת היד יהודה הנ"ל, ומשמע דחולק עליו, וצ"ע[, וא"כ עכ"פ אין 

, ובפרט למה דמביאים מתשו' להפסיק אחר ברכת המוציא שיתן מאכל לדגיו
מהר"ם מובא במגן אברהם סי' רע"א ס"ק י"ב דיכול להפסיק משום דדין זה הוא 
מה"ת, א"כ בדגים מסתבר שאינם בכלל ]עכ"פ מה"ת[. ומסברת היד יהודה הנ"ל 
יש להעיר למה שהתיר בשמירת שבת כהלכתו להחזיר בשבת דג שנפל מהמים 

קצה, והרי לדבריו בדגים אין בו משום לתוכו משום צעב"ח, אע"ג שהוא מו
 צעב"ח, וצ"ע לדינא, ]ואכמ"ל[. 

ועי' פמ"ג א"א ס"ק י"ח דהא דפרש"י מכאן שהתורה חסה על ממונם, והא י"ל 
דאשמעינן דיכול לשתות קודם לשתיית בהמה, דכבר שמעינן זה מרבקה. והנה כ' 

"בעירם" היינו בדברי דוד להט"ז שם דק' אולי הוא מצד צעב"ח, ותי' מדכתיב 
בעיר שלהם, ואם הוא מצד צעב"ח אין לחלק בין בהמה שלהם או סתם בהמה, 
וא"כ ה"נ לענין זה, אך למש"כ אחרונים דדין זה רק "בבהמתו", אין לתרץ כן, 

אולי זה קמ"ל המ"ם דבעירם, דגם בבהמתו מותר להקדים שתיית ק' דא"כ אדרבה 
 עצמם לשתיית בהמתם.
אכילה ושתיה כ' במקור חסד על הס"ח ע"פ מש"כ הט"ז  והנה טעם החילוק בין

דטעימה שרי, ושתייה לעולם כטעימה דמיא. וצ"ע דהמ"א העתיק דאסור "לטעום" 
קודם שיאכל משמע דס"ל דגם טעימה אסור. וע"כ נ' דכוונת הס"ח כמו דראיתי 
מביאים מתשו' ח"ס חו"מ סי' קי"ט ד"ה ומ"מ, דמשמע דקשה לאדם יותר מניעת 

יה מצער הבהמה, ורק צער מניעת המאכל גדול יותר בבהמה. ועי' עוד בישמח השת
 חקת עוד סברות. ולדבריו היתר זה רק במים ולא בשאר משקים.פרשת משה ב

ונ' דיש לסמוך להלכה למעשה על דברי הס"ח והמ"א אלו וכדהעתיקם גם הגר"ז 
 ס"ק ט' והמ"ב ס"ק מ'.

 
 תולדות

באר בשדה שיצחק זרע שדותיו בזבל צאן ובקר ב"ב טו:. וכעי"ז כ' בספר  א[
כדלהלן פסוק יד, והפקיר זבל פרדותיו לרבים, ולקחו וזבלו בו והצליחו, ואמרו 

 זבל וכו' ע"ד פרוטת איוב.



 ליקוטי זית רענן

 קד

  זית רענן:

הא אבני מזבח קדש הם ואסורים בהנאה, ואין לומר דלא בנאו קשה ד

אברהם אלא לפי שעה ואח"כ בטל קדושתו, דהא הוא המזבח שהקריב בו 

נח. וי"ל דכיון שנתנו סביב ראשו להגן מפני החיות מיקרי שלא כדרך 

הנאתן ושרי כדאיתא בפסחים דף כו. וכן משמע במגילה ד' כו: שנטלו 

פני החלון שלא תיכנס הטומאה. ועוד י"ל דהיה פיקוח הארון הקדש והניחו ל

 נפש שנתיירא מפני החיות, ודוחק אטו לא היו אבנים אחרות.

 

 -ויצא  ב  -

 

 ]כט כה[ ויהי בבקר והנה היא לאה

 

. אפי' שניהם נשיו כגון ז"ל המגן אברהם סי' רמ ס"ק ט: בני תמורה

קב נתכוין לרחל על שנתכוין לזו ונזדמנה לו אחרת )טור(. וצ"ע דהלא יע

לאה וכו'
א

 

 

 -וישלח  -
 

                                                 
 ויצא ב

ע"ש תירוצו. וקו' זו כבר הק' הראב"ד בבעלי הנפש שער הקדושה ותי'  א[
מצות א"נ אפשר שלא וז"ל י"ל שעדיין לא נתנה תורה ולא נאסרו בדקדוקי 

 נתעברה בלילה ההיא עכ"ל וכן הוא בשיטה מקובצת נדרים ד' כ:.
 

 וישלח
ד' מה: וצ"ע סו"ס אינו סתם איש, ורק  ב[צ"ל סוף פ"ק דמגילה והוא בד' יז.  א[

 ג[לגבי נדרים נתרבה מופלא הסמוך לאיש ועוד הלא כתוב בילקוט שהיו יג שנים.  
א שם בזה ]ועי' מש"כ במגילת איבה הוצ. ועי' תוי"ט ספ"ה דאבות ובהרע"

ירושלים תשנ"ט, אות קיב בזה, וע"ש שכ' בשם רבינו בחיי באבות שם דשהה עוד 
 ו' חדשים בדרך קודם שבא לשכם, וע"כ היה גם לוי בן יג[, ואכמ"ל.



 ליקוטי זית רענן

 קה

 ]לד כה[ ויקחו שני בני יעקב איש חרבו

 ילקוט רמז קלה: איש חרבו. בני יג שנה היו.

 זית רענן:

כדאיתא לעיל לז' חדשים ילדה לאה בנים, וא"כ לוי נולד ך' חדשים אחר 

נישואי לאה דבעי חדש לימי טומאה כדאיתא בסנהדרין פ"ח ]ד' סט:[, א"כ 

כשנסע יעקב מבית לבן היה בן י"א שנים, שהרי היה יג שנה בבית לבן 

נישואי לאה, ושנה ומחצה היה בשכם כדאיתא סוף מגילה
א

, א"כ היה בן יב 

ומחצה, וא"כ קשה למה קרי ליה איש, הלא לא היו לו יג שלמים. ואפשר 

דהוה ליה מופלא הסמוך לאיש כדאיתא במס' נדה
ב

, ועכ"פ שמעון היה יג 

םשני
ג
. 

 

 

 -וישב  א  -
 

 ]לז כח[ וימכרו את יוסף לישמעאלים בעשרים כסף

וימכרו את יוסף בעשרים כסף. כל אחד נטל שני כספים  ילקוט רמז קמב:

לקנות בו מנעלים לרגליהם שנאמר על מכרם בכסף צדיק ואביון בעבור 

 נעלים.

 זית רענן:

מנעלים  אע"פ שראובן לא היה שם, מ"מ נתנו לו חלק במכירה לקנות 

אפשר לומר כפי שכתוב בי"מ
א

דאמרינן 
ב

מי שאין לו מנעלים ברגליו הוא  

                                                 
 וישב  א

ובמו"ק טו: נסתפקו לומר דמנודה אסור בנעילת הסנדל,  ב[בעשרה מאמרות   א[
"ד סי' שלד ס"ב וכן משמע בב"מ נט: וכמוש"כ רש"י שם, וכ"כ וכן פסק ביו

 בהגהת מיימוני פ"ד מהל' יבום אות ד' בשם הבה"ג דזה טעם חליצה, דהוא כמנודה.
 
 

 וישב  ב



 ליקוטי זית רענן

 קו

כמנודה לשמים, וצריך ללבוש מנעלים להפסיק בינו לבין האדמה אשר 

אררה ד', ויוסף הוא שופריה דאדם, א"כ הוא הגורם שנתקללה האדמה 

 שצריך ללבוש מנעלים, לכן מכרוהו בעבור מנעלים.

 

 -וישב  ב  -

 
 ג[ הוציאוה ותשרף]לח י

תמר בתו של שם היתה וכתיב ובת איש כהן כי תחל וכו'  ילקוט רמז קמה:

 לפיכך הוציאוהו ותשרף. 

 

 זית רענן:

ופרש"י בסוטה 
א

דפליג אמ"ד קטנה היתה, דהרי שם מת בשנת נ' ליעקב  

וא"כ היתה עכ"פ בת ס' שנה ויותר. ואפשר לומר כיון דקודם דור המבול 

ין עד מאה שנה מיקרי קטנים לענין קידושין עד ק' שנה לא היו בני עונש

דהא בהא תליא
ב
. 

 

 

 -מקץ  -

 
 ]מג לד[ וישתו וישכרו עמו

אף הן לא שתו שנאמר וישתו וישכרו עמו, ואידך עמו הוא  ילקוט רמז קנ:

 דלא הוה שתיה מיהא הוה

 זית רענן:

                                                 
ותימה לומר  ב[ד' י. ד"ה יתומה וע"ש במהרש"א ח"א כ' ג"כ לדחות ראיית רש"י    א[

מורין, וע"כ דרק לענין עונשין כן הוא, או דקידושי אברהם ויצחק ויעקב לא היו קידושין ג

 דלאחר המבול שנתקצרו ימיהם גם זה נשתנה וצ"ע



 ליקוטי זית רענן

 קז

בגמרא. בשבת ד' קלט. "ואידך שכרות הוא דלא הוה שתיה ]מיהא הוה[ ה"ג 

ק"ק דלדידיה "וישתו" למה לי, הוה ליה לכתוב "וישכרו עמו", בשלמא 

לגירסת הילקוט "עמו הוא דלא הוה", י"ל דהכי פירושו דמנא ליה למידק 

דעד האידנא לא הוו שתו, דילמא עד האידנא לא שתו עמו, אבל עכשיו שתו 

 עמו, אבל לגי' הגמרא קשה
 

 -ויגש  -

 

 עים]מו כז[ כל הנפש וכו' שב

 וי"א סרח בת אשר השלימה מנינן של ישראל ילקוט רמז קנב:

 זית רענן:

 קשה דהא חשיב בני זלפה ששה עשר וסרח בכלל

 

 

 -ויחי  -

 

 ]נ יז[ אנא שא נא פשע אחיך וכו'

אמר קב"ה אתם אמרתם  ילקוט רמז קסב ד"ה ויראו ]מבראשית רבה[:

בלשון אנא עתיד כהן גדול
א

מלמד סניגוריא על ליכנס לבית קדש הקדשים ו 

 בניכם בלשון זה אנא השם

 זית רענן:

י"ל דאיתא במשנה פ"ק דיומא
א

שחשדו לכהן גדול בצדוקי והיה פורש  

ובוכה ואפילו הכי התפלל עליהם, ה"נ יוסף חשדוהו ובכה ואפ"ה התפלל 

 עליהם

                                                 
 ויחי

 ד' יח: א[



 ליקוטי זית רענן

 קח

 

 -שמות  -

 
 ב כא ויואל משה לשבת את האיש

אמר לו ]יתרו[ הבן  ד"ה ותאמרן ]בשם מכילתא[: רמז קסטילקוט 

שיהיה תחלה יהיה לעבודה זרה מכאן ואילך לשם שמים וקבל עליו אמר לו 

השבע לי
א

וישבע לו שנאמר ויואל משה לשבת אין אלה אלא לשון שבועה  

וכו' לפיכך הקדים המלאך להרוג את משה
ב
 וכו' 

 זית רענן:

ול צ"ע דהא אין שבועה חלה על דבר המצוה, ומצות עשה הוא שאב ימ א(

את בנו
א

. ואפשר כיון דאמו לאו מזרע אברהם היתה הוה ליה בנך הבא מן 

                                                                                                     
 

 שמות
ובפירוש מרכבת המשנה על המכילתא ר"פ ויתרו ]מקור הילקוט[ חלק על  א[

רבינו דודאי נתגיירה צפורה. וענין השבועה פירש להיפוך, דיתרו חשב שמשה 
שיתן בנו הראשון לע"ז כמנהג המצריים בבכוריהם, אך  איש מצרי הוא והסכים

מכאן ואילך יתן עכ"פ בניו לשמים, דיתרו כבר כפר בע"ז, ועל זה נשבע, ובודאי 
משה נתן גם בנו הראשון לשמים, וכיון דעיקר השבועה על בן השני, ולא מלו 
נענש לאלתר כמבואר בשבועות ד' לט דכשעוברים על השבועה נענשים לאלתר 

"ד. ולמה דמבואר בתרגום יונתן כאן דקאי על גרשום הדברים כפשוטן. ]ובין עכ
לפירוש זה בין לרבינו נמצא דלהך מכילתא מה דרצה המלאך להרוג את משה היה 

בזה מה דאמרי' בנדרים ד' י. במשנה נדר במוהי הרי אלו מובן בעונש השבועה, 
משה והוא נשבע דכתיב כינויים לשבועה ופי' הר"ן בשם ירושלמי דמוהי היינו 

ויואל משה וכו', וקשה מאי שנא שבועת משה דנשבעים האנשים הרי קדם כבר 
שבועת אליעזר אברהם ואבימלך יעקב ולבן ויוסף, אבל כיון דמשה כמעט נהרג 
כשעבר על השבועה ע"כ לקח זה לחיזוק דבריו, ר"ל שמוכן לישבע בשבועה 

זה לכבודו של משה, הזכירו בכינוי ולא חמורה כ"כ כמשה, וכיון שאין ענין איחור 
בהדיא, גם בד' כב: שם אמר אי נדרת במוהי שהוא כינוי וכו' עש"ה יתפרש כן 
דר"ל שיש כאן שבועה חמורה. שו"ר בפנים בירו' שם סוף ה"ב דמקשה משאול 
שנשבע נמי ולא תירץ וכ' בפני משה דלא חש לתירוצא דממשה שפיר ילפינן דהוא 

וף [. שו"ר בס"ד בסנהדרין ד' פב. ]וברש"י סתי שפירנ"ל נמי אשבועת עצמו, ולה
בלק[ שאמר זמרי למשה בת יתרו מי התיר לך ופרש"י משה קודם מתן  פרשת



 ליקוטי זית רענן

 קט

הגויה
א

וקרוי בנה ואין מחוייב למולו כדאיתא ברבה פרשת חקת 
ב

. ומ"מ לפי 

מה שכתב הרא"ם דקודם מתן תורה הולך אחר הזכר קשה. ואף לתירוץ 

הנ"ל נ"ל שהשבועה היתה שלא לגיירה
ג

. ומיהו ביבמות ר"פ י"א
ד

איתא  

הדיא בגמרא להיות לך לאלקים ולזרעך אחריך, קמזהר רחמנא לאברהם ב

דלא לנסב שפכה וגויה שלא ליזל זרעה בתרה, וצ"ע על הרא"ם שלא הביא 

זה ע"ש פרשת יתרו
 ה

לכאורה משמע שבן זה היה הראשון, אבל כד מעיינת בקראי תמצא  ב(

דכתיב
ו

שנולד גרשון ואח"כ 
ז

היה בן ויהי בימים הרבים ההם משמע שזה  

השני, וכן משמע לעיל. לפיכך נ"ל דהכי פירושו כיון שנשבע שלא ימול בן 

הראשון, וגם בבן השני נתרשל לפיכך ביקש להורגו, אבל בלא זה לא היה 

העונש גדול כל כך על שביטל מצות עשה. והטעם כיון שנשבע חלה 

 השבועה על הכל מה שאמר, דהיינו שהבן השני יהיה לשמים, א"כ עבר על

השבועה לפיכך ביקש להורגו
ח
. 

 

 

                                                                                                     
תורה נשא וכשנתנה תורה כולן בני נח היו ונכנסו לכלל מצות והיא עמהם, משמע 

ה להדיא דלא נתגיירה, דא"כ מה קושיא מבת יתרו. ואפ"ל דאף דהזהיר הקב"
לאברהם שלא ישא נכרית היינו, באפשר לישא כשרה, היינו שצריך לגיירה בב"ד, 
אבל במדין לא היה אפשרי לגיירה, דאין שם ב"ד, ובכה"ג לא היה האיסור קודם 
מתן תורה. עוד נ' דכוונת הגמ', "אזהר רחמנא לאברהם" אין זה איסור, אלא עצה 

אחריו, ולא יתקיים בוולד זה  טובה, דאם ישא נכרית או שפכה לא יתייחס זרעו
הברית והברכה לזרעו, אבל איסור אין כאן, תדע, דהא בצנעה שלא בדרך חתנות, 
אין איסור אפי' אחר מ"ת, כדאיתא בע"ז ד' לו:, ובזה א"ש מה שנתקשה שם 
במהרש"א ח"א דא"כ מצינו עוד איסורים קודם מ"ת, ולמה לא נזכרו בסנהדרין, 

' להלן ריש פרשת יתרו דהוא מחלוקת ר"י ור"א אי דבאמת אין זה איסור. ועי
דכיון שאשתו  ג[לא מצאתי גם הוא פשיטא ואין צריך ראיה    ב[גיירה או לא  

גויה פשיטא שאין צריך למולו, וע"כ דנשבע דאינו מגייר את אמה, ואולי צ"ל 
א[   צ"ל ס"פ היינו סוף פרק והוא בד' ק: ]וע"ש במהרש" ד["לגיירו" היינו את בנו  

ודלא כמ"ד בנדרים לא: במשנה  ח[להלן כג   ז[להלן כב   ו[לא מצאתי כעת   ה[
ובמכילתא הנ"ל דגדולה מילה שלא נתלה לשמה אפי' שעה אחת, דהוא מצד ביטול 

 מצות מילה, אלא הוא מצד ביטול השבועה



 ליקוטי זית רענן

 קי

 -וארא  -

 
]ו ז[ וידעתם כי אני ד' אלוקיכם המוציא אתכם מתחת סבלות 

 מצרים

ורבנן, ה"ק למשה עבידנא לכו מילתא כי  ילקוט קעז ]מברכות ד' לח.[:

היכי דתידעו דאנא הוא דאפיקנא יתכון
א

 וכו' 

 זית רענן:

לחנראה לי דהיינו בירידת שליו כדאיתא בפרשת בש
א

ערב וידעתם כי ד'  

 הוציא אתכם מארץ מצרים
 

 -בא  א  -

 
 ]יא ז[ ולכל בני ישראל לא יחרץ כלב לשונו

אמר ]ר' ישעה[ כלבים שכתוב בהם והכלבים עזי נפש  ילקוט רמז קפז :

יזכו לומר שירה זו
א

בואו נשתחוה ונכרעה נברכה לפני ד' עושינו וכו'  

 ]עש"ה[

 זית רענן:

שירה זו. וי"ל דלעיל מיניה כתיבק"ק מנא ליה שאמרו 
א

אשר לו הים והוא  

עשהו ויבשת ידיו יצרו, ואמרינן בחולין
ב

הרבה בריות בים והרבה ביבשה  

שבים אילו עולים ליבשה מיד מתו ושביבשה אילו באו לים מיד מתו, וא"כ 

מי יוכל להעיד על היבשה ועל הים, אלא כלב, דאיתא במשנה פרק י"ז 

                                                                                                     

 
 וארא

 טז ו א[
 בא  א

 ד' קכז.   ב[תהלים צה ה   א[



 ליקוטי זית רענן

 קיא

דכלים
ג

ור חוץ מן כלב המים, מפני שבורח ליבשה, א"כ הוא כל שבים טה 

בים וביבשה
 ד

 

 -בא   ב  -

 
 ]יב כא[ משכו וקחו לכם צאן וכו'

משכו מי שיש לו ילקוט רמז רו ד"ה ויקרא ]מהמכילתא[:
א

, וקחו מי שאין 

לו וכו' ר' יצחק אומר בא הכתוב ללמד על בהמה דקה שתהא נקנית 

במשיכה
  ב
 זית רענן:

מי שיש לו אינו רשאי ליקח מן השוק. ונ"ל כדאמרינן  א( וקשה דאטו

בעבודה זרה
א

אין מעמידין בהמה בפונדקאות של גוים מפני שהן חשודין על  

הרביעה, ורמינהו לוקחין מהן בהמה לקרבן ומשני הא לכתחילה הא דיעבד, 

פירוש הלקיחה מיקרי דיעבד, דאין
א

לו בהמה אחרת, א"כ מי שיש לו בהמה  

 גוים, ומי שאין לו מותר.אסור ליקח מ
ב( צ"ע מה ענין זה לכאן. וי"ל כיון דלקיחתו היה בעשור לחדש, ואותו 

יום שבת היה, ולמ"ד דקני בהגבהה לא היו רשאין להגביהן, דבעל חי אסור 

לטלטל
ב

, לכן אמר להן שיקנו אותן במשיכה, דקי"ל
ג

מדדין עגלין וסייחין  

                                                 
קניבסקי על המבי"ט סוף פרקי שירה ובביאור מרן הגר"ח וע"ע בבית אלקים  ד[מ"ג   ג[

 שליט"א מה שכתבו בזה
 בא  ב

ד' כב: כג. אמנם לפי מה שביאר שם בריטב"א דהחילוק הוא דאין לסמוך על  א[
החזקה לעתיד, וע"כ אין להעמיד שם בהמות, אבל ליקח מותר דזה כבר עבר, 

חלק בין יש לו קרבן או לא, שאמרינן שעד עכשיו לא רבעו, זה מותר, א"כ אין ל
ק' דרבינו  ג[שבת קכח:   ב[דכל כי האי גונא מיקרי בדיעבד, ורבינו לא פירש הכי  

כ' להלן שלח לך טו לב דלא היו שומרים במצרים השבת כהלכתו ע"ש, ואולי 
ששמרו גם השבת,  ל שכןדמר"ח ניסן ואילך שנצטוו במצוות וגם בדין יום טוב כ

 במרה וצ"ע  אף דנצטוו עליו רק 



 ליקוטי זית רענן

 קיב

בלי פיסוק דמים, כדאיתא  ברשות הרבים, אבל משום מקח וממכר מותר

פ"ק דשבת
ד

 

 

 -בשלח  א  -
 

 ]טז ד[ דבר יום ביומו למען אנסנו הילך בתורתי אם לא

מכאן היה רשב"י אומר לא  ילקוט רמז רנח ד"ה אמר ]מהמכילתא[:

ניתנה תורה לידרש אלא לאוכלי המן
א
 וכו' ]עש"ה[ 

 זית רענן:

ה לאכול. וצ"ע אבל בזמן הזה צריך לעסוק במלאכתו כדי שיהיה לו מ

דבפ"ו דברכות
א

ס"ל רשב"י אפשר אדם חורש בשעת חרישה וכו' תורה מה  

תהא עליה ומסיק שם הרבה עשו כרשב"י ולא עלתה בידם. וי"ל דהכא נמי 

קאמר, דאם אדם יושב וחורש
ב

ולא היה יודע מהיכן יאכל אין תלמודו  

                                                 
  לא מצאתי עוד צ"ע דעצם הקנין אסור גם במתנה ד[

 בשלח  א
נדצ"ל ואינו חורש, או מלשון חרש, היינו שיושב ושותק וממתין  ב[  ד' לה: א[

שיביאו לו פרנסתו, "ואם יחזור אחר פרנסתו" היינו שחורש בשעת חרישה קוצר 
עת רשב"י גם האידנא בשעת קצירה וכו', וכוונת תירוץ רבינו היא, דאע"ג דלד

צריך שלא להתנהג בפרנסה ועבודת הקרקע, מ"מ קשה מאד שיתקיים בו התורה, 
וע"כ אמר דלא ניתנה תורה בשלימות רק לדור ההוא. אך בפירוש מרכבת המשנה 
על המכילתא כ' ריש פרשת בשלח על הפסוק "כי קרוב הוא", דאמר רשב"י נמי 

ם שנה במדבר שילמדו התורה ע"ש, הכי במכילתא ושמהאי טעמא הקיפן ארבעי
דרשב"י לשיטתיה, והכוונה שיהיו ישראל בעלי בטחון שודאי יעשה מלאכתן על 
ידי אחרים. ]והנה לעיל במכילתא סיים ר"ש "ושוין להם אוכלי תרומה", וכאן 
איתא "ושניים להם אוכלי תרומה" וצ"ע כמובן, ובפירוש מאיר עין כ' דיש שהגיהו 

וכ' דאינו צריך, ולא ביאר למה. וי"ל דעוד ק"ק דלעיל קתני ר"ש  לעיל נמי ושניים,
וכאן קתני רשב"י, ושמעתי דהכלל דקודם שהיה במערה נקרא ר"ש ואח"כ רשב"י, 
וא"כ י"ל דהרי איתא בשבת ד' לג: דרשב"י כשיצא מן המערה ראה בני אדם 

ול חורשים כעס עליהם שמניחים חיי עולם ועוסקים בחיי שעה עד יצא בת ק
והוצרך לחזור למערה ואחר ששוב חזר אמר לבנו די לעולם אני ואתה, ולפי דברי 

 המרכה"מ הנ"ל, נ' דמקודם סבר דהרבה בני אדם מקבלים איזה תמיכה



 ליקוטי זית רענן

 קיג

כן לא מתקיים בידו, ואם יחזור אחר פרנסתו כ"ש שלא תתקיים בידו, ל

 ניתנה תורה אלא לאוכלי המן
 

 -בשלח  ב  -

 
 ]יז יב[ ואהרן וחור תמכו בידיו

 עי' מגן אברהם סי' תקס"ו ס"ק ו'

 

 -יתרו  א  -

 
 ]יח ב[ ויקח יתרו וכו' את צפורה וכו' אחר שילוחיה

ר' יהושע אומר מאחר שפטרה הימנו  ילקוט ד"ה וישמע ]מהמכילתא[:

בגט
א
 אחר שפטרה הימנו במאמרר' אליעזר המודעי אומר מ 

  זית רענן:

נראה לי דאזיל לשיטתו דס"ל לקמן
א

נכרית היתה לו ודאי, פירוש שלא  

גיירה, וא"כ אע"פ שפטרה בגט היה מותר להחזירה, אע"פ שמשה כהן 

היה
ב

, כיון דעכשיו נתגיירה הוה לה כקטן שנולד, ור' אליעזר המודעי ס"ל 

דגרשה הוי אסור להחזירה, אלא שגיירה קודם מתן תורה, וא"כ אם אומר 

                                                 
ויכולין ללמוד כדבעי ככהן בתרומה, וכיששכר מזבולון, שמעון אחי עזריה וכיו"ב 

על אלו, שיש להם  ]או שיש להם די כסף עד סוף ימיהם[, וע"כ מתחילה כעס
להניח עסקי חיי שעה, שהרי הם אוכלי תרומה ודי להם בכך, וכיון שנענש מן 
השמים על זה, שינה משנתו, דתמיכה כי האי אינו מחייב להניח עסק בחיי שעה 
מכל וכל, והוא רק ליחידים כמותו שהם בבחינת אוכלי המן, וע"כ קדקתני 'ר"ש', 

יקרא, וכדקתני 'רשב"י', אמר "ושניים" אוכלי אמר "ושוין" אוכלי המן קדסבר מע
 המן כדחזר בו אחר המערה ודו"ק[.

 יתרו  א
עי' זבחים ד' קא: אמר רב  ב[על הפסוק הבא, "בארץ נכריה" הובא בסמוך   א[

 משה רבינו כהן גדול היה וכו' ע"ש  



 ליקוטי זית רענן

 קיד

ע"כ שפטרה רק במאמר, פירוש שאמר לה לשוב לביתה כדאיתא פרשת 

. וצריך להבין לר"י מנליה ששלחה בגט]עי' רש"י כאן[ שמות
ג

. י"ל דאמרינן 

ביבמות
ד

דרבא מכריז מאן הוה ליומא, שאסור לעמוד בלא אשה, והרמב"ם  

כתב בהל' נערה
ה
ים, לכן הוצרך לגרשהשכהן גדול אסור ליקח ב' נש 

ו
. 

 

 -יתרו  ב  -

 
 ]יח ג[ גר הייתי בארץ נכריה 

ר"י אומר נכריה היתה לו ודאי ר"א המודעי אומר בארץ  ילקוט הנ"ל:

נכריה, אמר משה הואיל וכל העולם
א

כולם עובדים ע"ז, למי אני אעבוד למי  

שאמר והיה העולם, שבשעה שאמר משה ליתרו תן לי את צפורה בתך 

"ל יתרו וכו' הבן שיהיה לך תחלה יהיה לע"ז מכאן ואילך לשמים לאשה, א

 וקבל עליו א"ל השבע וישבע לו שנאמר ויואל משה וכו'

 זית רענן:

נ"ל דהכי פירושו דקי"ל
א

על ע"ז יהרג ואל יעבור, אבל אם אינו עובד   

בעצמו ע"ז רק על ידי גרם, דהיינו שגורם לאחרים שיעבדו ע"ז, והיינו לאו 

ור לא תתן מכשול, יעבור ואל יהרג, כמו שכתב רמ"א ביו"ד סי' דלפני ע

קנ"ו
ב

בשם הר"ן. ואמרינן בגמרא 
ג

לא שנו אלא בצנעה, אבל בפרהסיא אפי'  

מצוה קלה יהרג ואל יעבור, ואמרי'
ד

אין פרהסיא פחותה מעשרה בני אדם,  

ודוקא ישראל בעינן, פירוש כשהן יודעים בדבר, אע"פ שאין רואין המעשה 

שכתב מהרר"י כמו
ה

, ואיתא לעיל פרשת שמות
ו

שיתרו בקש להרוג את  

                                                 
הוא  ה[ד' לז: וצ"ל רב   ד[הרי בפשטות לא אמר לה רק שתשוב לבית אביה   ג[
ק' דהרי א"כ תיקשה לר"א, איך היה למשה ב'  ו[ל' איסורי ביאה פי"ז הי"ג  בה

נשים, ואדרבה, לר"י ל"ק דכיון דלא גיירה לא מיקרי אשתו, משא"כ לר"א. 
 .ובמש"כ רבינו שלא גיירה עי' לעיל פרשת שמות בזה

 
 יתרו  ב

שם ס"ק  כ"כ הש"ך ה[שם ע"ב   ד[שם   ג[צ"ל קנ"ז ס"א   ב[סנהדרין ד' עד.   א[
 ילקוט שם אות קס"ח  ו[ד  



 ליקוטי זית רענן

 קטו

משה, א"כ אמר משה הואיל וכל העולם עובדים ע"ז, א"כ אין כאן ישראלים 

וליכא חילול השם, א"כ למי אעבוד למי שאמר והיה העולם, פירוש אע"פ 

שירצה יתרו להרגני, אהרג ולא אעבוד, אבל ליתן בני לע"ז אקבל עלי כיון 

ישראלים כאן, והיינו דמסיים שבשעה שאמר משה וכו', ועמ"ש  דליכא

בפרשת שמות
ז

 , ולמצרים אי אפשר לחזור מפני אימת מלכות

 

 -יתרו  ג  -

 
ויאמר ד' מסיני בא נגלה על בני עשו הרשע ואמר להם  :רמז רפוילקוט 

מקבלים אתם עליכם את התורה אמרו מה כתיב בה אמר להם לא תרצח 

שה שהרשה לנו אבינו דכתיב ועל חרבך תחיהאמרו לו הוא ירו
א

וכו' על בני  

עמון ומואב וכו' א"ל לא תנאף א"ל והלא כולן בני מנאפים הם וכו' על בני 

 ישמעאל א"ל לא תגנוב א"ל זו ברכה שנתן לנו אבינו וכו'

 זית רענן:

קשה הא שפיכות דמים לכולי עלמא ממצות בני נח הוא, דכתיב
א

שופך דם  

מו ישפך, וא"כ אע"פ שלא יקבלו התורה היאך יקיים על האדם באדם ד

חרבך תחיה. וכן קשה גבי עמון וישמעאל
ב

, דהא עריות וגנבה הם ג"כ 

ממצות ב"נ. ומ"מ גבי עריות יש הרבה בדיני ישראל שאין בדיני גוים, וכן 

גונב נפשות י"ל דאינו אסור בב"נ
ג

, דאינו בכלל סתם גניבה, דהא הוצרך 

, אבל גבי עשו קשיא. ונ"ל לתרץ לפי מה שכתב הזהר לא לכתוב ב' לאוין

תרצח יש בו פסיק, דאי לאו הכי הוה אמינא אפי' למידן דיני נפשות אסור 

                                                 
נ' הכוונה למה שהובא לעיל פ' שמות. וצ"ע איך כ' רבינו שם שנשבע לו שלא  ז[

ימול בנו, כיון שאשתו היתה נכרית, הא הם דברי ר"א המודעי ולדידיה נתגיירה. 
 .וצ"ל דנתגיירה רק אחר שילדה בנה הראשון וק"ל

 יתרו  ג
יד"א בספר כסא רחמים, ועי' ספר סדר יעקב עמ"ס וכן הק' הח ב[בראשית ט ו   א[

צע"ג דלהדיא כ' הרמב"ם הל' מלכים פ"ט ה"ט דאסורים  ג[ע"ז ב: ד"ה ויתכן  
בגונב נפשות ]ומש"כ דהוצרך לכתוב ב' לאוין י"ל דהיינו בישראל דחלוקין 

 בעונשיהם, אבל בגוי כל גניבה וגזילה אחת היא ולעולם עונשה מיתה[  



 ליקוטי זית רענן

 קטז

אתי פסיק ושריא, וכן לא תנאף הוה דס"ד אמינא אפי' לשמש עם אשתו 

אסור, קמ"ל דשרי, לא תגנוב אית ביה פסיק דסד"א אפי' דעתיה דרביה 

אסור
ד

מוד לית ביה פסיק, והוה אמינא אפי' חמידא דאורייתא קמ"ל, לא תח 

אסור ת"ל בית רעך וגו' ושורו וגו' הוה כלל ופרט וכלל ודרשוה כעין הפרט 

דדוקא חמוד ממון אסור, אבל חמידא דאורייתא שרי עד כאן. והנה החסיד 

מהרר"י סג"ל ז"ל הוסיף להפלא ופלא, למה כתבה התורה גבי לא תחמוד 

, היה לה לכתוב לא תחמוד ולכתוב פסיק כמו אינך ע"ש מה כלל ופרט וכלל

שתירץ, וגם בנו בספרו כתב מזה, וכל התירוצים אינן עולין, כי קושיא בכל 

התורה כלה, לא לכתוב כלל ופרט וכלל או שאר ייתורים ולכתוב פסיק. לכן 

נ"ל ברור דהזוהר אזיל לשיטתו שכתב שלא רצה עשו לקבל התורה אמר 

אפייס לישראל לקבל התורה שאתה צריך לקבל התורה שאתה הקב"ה במה 

הוא בכור אחר עשו, אני אתן להם מתנה מברכה שלי, שיהו מותרין לדון 

דיני נפשות, וגם נתן להם פריה ורביה שיהיו משמשין עם נשותיהן, ואפשר 

שגם זה נתן להם שיהיו מותרין לגנוב דעתיה דרביה שגניבה ג"כ מברכתו 

נמצא בתחילה כשכתב הקב"ה התורה והחזירה על כל אומה כדאי' בסמוך, 

ולשון, והיה כתיב בה לא תרצח לא תנאף לא תגנוב היה הכל אסור, אפי' 

לדון דיני נפשות ולפרות ורבות עם אשתו ולגנוב דעתיה דרביה, ואח"כ נתנו 

האומות להם במתנה דברים האלו, וא"כ מה היה להקב"ה לעשות שכבר 

, ואי אפשר להוסיף עליה, לכן עשה פסיק, ללמד זה, היתה כתובה התורה

אבל בכל התורה כלה כתב הקב"ה כלל ופרט או שאר רבוים, כנ"ל ברור, 

וא"כ אם עשו היה מקבל התורה היה אסור אף למידן ד"נ כי מי הוא נותן לו 

 זאת במתנה, לכן אמר יפה היאך אקיים ועל חרבך תחיה

 

 

 -יתרו  ד  -

 

                                                 
  ו" ונ' דהיינו לגנוב דעתו שילמד אותו"להסתכל ב ד[



 ליקוטי זית רענן

 קיז

 השבת לקדשו ]כ ח[ זכור את יום

רש"י: וכן פתרונו, תנו לב לזכור תמיד את יום השבת שאם נזדמן לך חפץ 

 יפה תהא מזמינו לשבת עכ"ל.

כ' המגן אברהם סי' ר"נ ס"ק א' בדרכי משה כתוב בא"ז מצוה להכין בחד 

בשבתא לשבת כשמאי, ואע"פ שאמרו הלל מדה אחרת היתה בו, הכי 

ם, היתה בו מדה זאת, אבל גם הלל פירושו אע"פ שכל מעשיו היה לשם שמי

מודה שמדת ב"ש עדיפא טפי, וכן משמע במעשה דקצב שיש לעשות כשמאי 

ע"כ. והרמב"ן כ' בפי' החומש דלית הלכתא כשמאי, ובסי' רמ"ב משמע 

כא"ז עכ"ל, וכן פסק הב"ח בססי' רמ"ב, וכ"כ רש"י בחומש זכור את וכו' 

עכ"ל
א

. 

                                                 
 יתרו ד

דאמרי' בביצה ד' טז. אמרו על שמאי הזקן כל ימיו היה אוכל  :ביאור הדברים א[
לכבוד שבת, מצא בהמה נאה אומר זו לשבת, מצא אחרת נאה הימנה מניח את 
השניה ואוכל את הראשונה, אבל הלל מדה אחרת היתה לו שכל מעשיו לשם שמים 

רוך ד' יום יום, וא"כ היה לן לפסוק כהלל, וכן דעת הרמב"ן כאן שהשיג שנאמר ב
על פרש"י הנ"ל דזה כשמאי. אך כ' בדרכי משה בשם א"ז דהלל נהג עצמו אחרת, 
אבל מודה דעדיף כשמאי, וע"כ קיי"ל כשמאי. ]ונ' דר"ל דהלל הקיל בזה מעיקר 

ן לחזור ולברך במקום הדין, אבל מודה דהתנהגות שמאי עדיף, וכיו"ב מצינו לעני
שאכל וכמוש"כ תוס' סוכה ד' ג. ד"ה דאמר, ומ"מ ק' איך לא התנהג הלל כן 
לעצמו[. ואנן שזכינו לאור האור זרוע הוא בח"ב הל' ערב שבת סי' י"ח אות ג' ולא 
ביאר שם כוונת הברייתא בשיטת הלל, והביא משבת ד' קיט. שאמר הקצב לכל 

אתה רואה שנהג כב"ש וכו', ומיהו העושה כב"ה בהמה נאה אמרתי זו לשבת, הרי 
וי להחמיר כשמאי. ומצאנו לא הפסיד עכ"ד, ומשמע דעיקר הדין כהלל, אלא שרא

 רשי רש"י שטרחו ליישב דבריו מקו' הרמב"ן הנ"ל כאשר יבואר אי"ה.לכמה מפ
א( ע"פ דברי האו"ז הנזכרים א"ש דברי רש"י שהביא דברי המכילתא הנ"ל, 

 כשמאי, דמ"מ גם הלל מודה דהכי עדיף, וראוי להחמיר כשמאי.ואע"ג דאתיא 
ב( המזרחי חילק בדבר דרש"י כ' שאם נזדמן לך "חפץ", שאין דרך למצוא בכל 
יום ויום ע"כ ראוי להזמינו לשבת, אבל מאכלים שבדרך כלל אפשר עוד להשיגם 

בדברי  בזה קיי"ל כהלל שיש לאכלם ביום המצאם משום דברוך ד' יום יום. והט"ז
דוד כאן הסכים עמו ממה שדייק רש"י לכתוב שאם "נזדמן" וכו', היינו בהזדמנות 
ולא במצוי. וכבר העיר הרב שעוועל ז"ל שם דבט"ז סי' רמ"ב סוף הסימן הביא 
בשם הב"ח ליישב ע"פ דברי א"ז הנ"ל, ולכ' הדברים סותרים זא"ז. ונ' דס"ל 

יינו דגם במאכלים יש לכתחילה להט"ז דיש לומר כשניהם ואין כאן סתירה, וה



 ליקוטי זית רענן

 קיח

                                                                                                     
להחמיר כשמאי וכהאו"ז, אבל כיון שלשון רש"י מדוייק כהמזרחי, ע"כ בחפצים 
יש לעשות מעיקר הדין כשיטת שמאי, דבזה לא פליגי כלל. ובמ"ב סי' ר"נ ס"ק ב' 
כ' בשם ח"א וז"ל ופשיטא בדבר שאינו שכיח לקנות, כשיזדמן לו דבר שלא יהיה 

ות א', תו לשבת עכ"ל. והוא בחיי"א ריש הל' שבת כלל א' אנפסד, אזי יניח או
עיקר חילוק הרא"ם אינו בין מאכל לחפץ, ווכנ"ל. ובאמת כבר קדם לזה הרא"ם 

דיש מאכלים שקשה להשיגם, ויש חפצים שקל להשיגם, אלא אורחא דמילתא נקט. 
שמאי  והכלל והסברא הוא, דאם הוא מצוי שישיג דבר זה עוד לפני שבת בזה פליגי

והלל מה עדיף ]ולמש"כ אות א מודה הלל דמדת שמאי עדיף[, ואם אינו מצוי 
שיהיה עוד לשבת, לכו"ע צריך להשאירו לשבת. ]ובזה יש ליישב מה שהק' 
המהר"ל בגור אריה על הרא"ם מברייתא דגם בחפץ פליגי, דזה איירי בחפץ שהוא 

נחלת יעקב דיש גורסים מצוי, אלא שלא מצאתי כעת ברייתא כזו, וכן מה שהק' ב
מנה שהוא אוכל, דעכ"פ י"ל דאיירי באוכל  שאינו מצוי[. וביתר הביאור למש"כ 

ן המהרש"א שם דסברת הלל דמדת בטחון עדיף, לבטוח שיהיה לו עוד לשבת ]וכ
רי"ד שם[, י"ל דזה רק במה שמצוי, אבל דבר שאינו וס' בחי' המאירי ובת הוא

 על הנס.מצוי אין לבטוח, דאין סומכין 
ג( והמהר"ל בגור אריה חילק אם הוא צריך החפץ בחול בזה פליגי, וכנראה 
שההלכה כהלל, אבל כשאינו צריך החפץ, אלא שהוא חפץ נאה, ונוח לו להשתמש 
בו, בזה אמרי' שיזמינו לשבת. ולפי"ז גם בפירות הוא כן, אם אינו אלא לתענוג 

 בעלמא יניחנו לשבת.
ש"י תי' דרק הלל שמדת בטחונו היה כ"כ גדול עד ד( ובספר נחלת יעקב על ר

שאמר בברכות ד' ס. דאין קול צוחה בביתו, הוא רשאי לבטוח שיהיה לו עוד 
 לשבת, אבל מדת כל אדם הוא כשמאי ע"ש.

ה( ויתכן עוד לומר דאלו השני שיטות, אינן חיוב אלא הידור בדין זכור או הידור 
ון הברייתא אמרו עליו על שמאי וכו' הלל במדת בטחון, אבל חיובא אין כאן, וכלש

"מדה" אחרת היתה לו, וכיון שכן כבר השריש לן הריטב"א שבת כא: דלענין הדור 
מצוה מותר לעשות כבית שמאי ]לענין אי בנר חנוכה מוסיף והולך או פוחת והולך, 
וכיוון לזה הביה"ל סי' תרע"א ב ד"ה וי"א[ וע"כ הביא רש"י כן לפרש לשון 

 , דעכ"פ מותר לעשות כן לדינא."זכור"

והנה פשטות לשון רש"י משמע שהוא דאורייתא ]או מחיובא או להידורא[,  ו[
דכיון שזכור הוא מקור, ר"ל שיזכור תדיר השבת, ע"כ תיכף ביום א' יכין כבר 
לשבת. ולפי"ז יש ליישב מי שאינו נזהר מלומר על ימי השבוע שמות הגוים 

מכילתא אסר זה, וברמב"ן כאן ד"ה לקדשו הביא זה, ]גם ]זונטיג וכו' וכיו"ב[, וב
בחיי"א הנ"ל הביאו, אך המ"ב השמיטו, אך בספר מצות הקצר שחיבר באחרונה 
הביאו במצוה יט[ ולהנ"ל י"ל דפליגי, דב"ש ס"ל דדין זה על מאכלים ובגדים 
נאמר וכנ"ל, שישאירם לשבת, ר"ל שלעולם יזכור את עונג וכבוד שבת, וישאיר 

ברים החשובים לשבת, ור' יצחק במכילתא ס"ל שיזכור בפיו שכל הימים הם ד



 ליקוטי זית רענן

 קיט

 -משפטים  א  -

 
 בדו וכו' שן עבדו]כא כו כז[ עין ע

מה טעם העבד יוצא בשן  ד"ה סימא ]מבראשית רבה[: רמז שלטילקוט 

ועין משום דכתיב וירא חם אבי כנען ויגד
א
 וגו' 

 זית רענן:

והגדה הוא בשינים, ואע"ג דעיקר הגדה היא בלשון ואיכא מ"ד בקידושין
א
 

אין דאין יוצא בה לחירות, וי"ל דעיקר העבירה הוא שאמר מלת "ערוה", ו

בה ממוצא לשון שהוא דט"לנת. ומכל מקום קשה דהא קולא הוא לו שיוצא 

בשן ועין כדלעיל. וי"ל דהכי קאמר דצריך שיעבוד כל זמן שיש לו עין ושן 

שחטא בהם, אבל כשסימהו או הפילו שנו הלכו לו סימני חטא
ב

 

 

 -משפטים  ב  -

 

 ]כא לא[ או בן יגח או בת יגח כמשפט הזה יעשה לו

                                                                                                     
טפלים לשבת, ולא בזכירת החפצים לענגו ולכבדו בתוך יום השבת, וכיון דקיי"ל 

אחד בשבת,  כשמאי, אין לנו ראיה לחייב גם זכירת הימים עצמם לומר היום יום
שמאי בכל גונא, ע"כ , והרמב"ן לטעמיה דהלל חולק על ומותר לתת לו שם עצמי

 מוכרחים לדרוש קרא ד"זכור" כר' יצחק הנ"ל.
]ועי' פרד"י הק' איך אכל שמאי כל יום לכבוד שבת "הא רק זכר וכיבד שבת בימי 
חול", ותי' ע"פ כתובות קי:, דשינוי וסת תחילת חולי, וע"כ אכל שלא יהא שינוי, 

וגם אינו תולה לפי"ז הוא בחול,  ף סוףוהוא לצורך שבת עכ"ד. והוא תימה דסו
במה שמניח הנאה ממנה לשבת, אבל כבר פירש"י שם נמצא אוכלה לזו כדי שיהא 
היפה נאכלת בשבת, דה"ל אכילתה של הראשונה לכבוד שבת עכ"ל, והיינו דזה 
גופא שמניח את היפה שיש לו עתה, הוא הוא הכבוד שבת, ואדרבה כבוד שבת הוא 

רי"ז וכבר קדם לזה בהגר"א סי' תקכ"ט ס"ק בעיקר בימי החול כמוש"כ בכתבי הג
  ה' ע"ש, ושייך בכל ימי השבוע[.

 משפטים  א
וע"כ לא קשה מעבד עברי דאינו יוצא באלו, דבלא"ה אינו עובד  ב[ד' כה.   א[

לעולם, ע"כ נחשב זה לחומרא בעבד כנעני. וע"ע ברכות ד' ה. ובספר אמרי נועם 
 להגר"א שם



 ליקוטי זית רענן

 קכ

אין לי אלא ישראל גרים מנין רמז שמא ]מהמכילתא[:ילקוט 
א

ת"ל  

 כמשפט הזה יעשה לו
 

 זית רענן:

צ"ע מה צריך לרבויי גרים הכא טפי מבכל דוכתי. ואפשר משום    

דאיצטריך לרבויי קטנים, וגר שנתגייר כקטן שנולד דמי, להכי איצטריך 

לרבויי גרים
א

דמכות . אי נמי י"ל דאתא לרבויי גר תושב ועי' פ"ב
ב

 

 

 -משפטים  ג  -

 
 ]כג יט[ לא תבשל גדי בחלב אמו

ר' ישמעאל אומר מפני מה נאמר בשלשה  ילקוט רמז שנט ]מהמכילתא[:

מקומות, כנגד שלש בריתות
א
 שכרת הקב"ה עם ישראל וכו' 

 זית רענן:

צ"ע מה ענין זה לזה, למה פרט מצוה זו דוקא ג' פעמים. ואפשר לפי שמכח 

וחלב לא יוכלו המלאכים לקבל התורה שהמלאכים אכלו בשר
א

וקבלוהו  

 ישראל לכן כתבה בכל פעם שכרת ברית עמהם

 

 

                                                 
 משפטים  ב

ב כנולד היינו כנולד בגדלות, דאל"כ למה חייב במצוות צ"ע דאף דנחש א[
ובעונשין, וע"כ דהוא כאדם הראשון שנולד בגדלות, וי"ל דאה"נ אך מכאן הוא 

ח: ט. דמרבינן ליה לענין גלות. וזה חידוש גדול, דהתם כתיב  ב[דילפינן ליה   
א"כ אינו כאן. ועי' מלבים כאן פי' משום דאין לו יורשים, וכ להדיא בקרא, משא"

משלם כופר, וס"ד דאין לו דין שור הנסקל, קמ"ל. ועי' מרכבת המשנה על 
 המכילתא

 משפטים  ג
כדאיתא במדרש תהלים ועי' כעי"ז בבית הלוי פ' יתרו ד"ה הכל מודים בעצרת  א[

 מזכיר לעולם זכות קבלת התורה ודו"ק[ שר וחלב]וזהירות בבית היהודי בדיני ב



 ליקוטי זית רענן

 קכא

 -תרומה  -

 

פרוכת ארכה מ' אמה ורחבה כ' אמה ילקוט רמז שעה:
א

וכו' רבי אומר  

שהיו מוציאין בפנים
ב

וכו' אמרו לו מי ששימש בקדושה חמורה 
ג

יחזור  

 וישמש בקדושה קלה

 זית רענן:

 קדש וכו'היינו במ  א(

פירוש לאחר שעשו חדשה בפנים היו מוציאין הישנה  ופורסין אותה  ב(

 מבחוץ

היינו בקדש קדשים. וא"ת הרי קיי"ל דאם התנה עליו שרי כמ"ש בא"ח  ג(

סי' מ"ב. דאין נכון לעשות כן משום מעלין בקדש ולא מורידין א"נ דלאחר 

הקלף תפילין  שנשתמש בו גוף הקדושה לא מהני תנאי, כגון אם כתב על

 אסור לכתוב דברי חול בצדו השני אע"פ שהתנה עליו

 

 -תצוה  -

 
 ]ל  י[ וכפר אהרן וכו' כי תשא

זה הקב"ה שהבחיר את לשונו ואמר למשה כי תשא,  ילקוט סוף הפרשה:

אמר משה לפני הקב"ה רבש"ע בשעה שיש להן זכות לישראל הנח להן, 

שנה כדי שיבא יוה"כ ויכפר ובשעה שאין להן זכות הנשא להן פעם אחת ב

 שנאמר כי ביום הזה יכפר

 זית רענן:

יש לפרש כדאמרי'
א

בינונים תלוין ועומדין עד יוה"כ זכו נכתבין לחיים לא  

זכו נכתבין למיתה, משמע דכשהן מחצה עונות ומחצה זכויות נכתבין למיתה 

                                                 
 

 

 



 ליקוטי זית רענן

 קכב

 ואין יוה"כ מכפר אלא על אותן שרובן זכויות שאז יוה"כ מכפר על מיעוט

עונות. ובדין שלעתיד אמרי'
ב

גבי בינונים ורב חסד מטה כלפי חסד, בית  

הלל אמרי נושא שנאמר נושא עון, ועל זה התפלל משה ואמר בשעה שיש 

להם זכות, פירוש מצוה אחת יתירה על זכיותיו כדאי' ספ"ק דקידושין
ג

, הנח 

 להן, בשעה שאין להן זכות, פירוש שאף כשמגיע שאין להם זכות, הנשא

להם פעם אחת, פירוש שתהא מגביה העון כדי שיבא יוה"כ, דכשהן רובן 

זכויות מכפר יוה"כ המיעוט עונות, ודריש מדסמיך וכפר אהרן על קרנותיו 

פעם אחת בשנה ואח"כ כתיב כי תשא וגומר. ואפשר זה שאמר לעיל 

"שהקב"ה הבחיר לשונו ואמר למשה כי תשא" וגו' ונתנו איש כופר כלומר 

לשאת ראשם יתנו צדקה שתציל ממות נפשם כשתבקש
ד

 

 

 -כי תשא  א  -

 

 ]ל  יג[ זה יתנו

אמר ר' מאיר נטל הקב"ה מטבע של  ילקוט ד"ה כי תשא ]בשם תנחומא[:

אש
א
 מתחת כסא הכבוד והראהו למשה ואמר לו זה יתנו 

 זית רענן:

קשה בשלמא מנורה לא היה לו להבין אם לא היה מראה לו, אבל הכא מה    

רך להראות לו, היה לו לומר שיתנו מחצית השקל. והתוס' במנחותהוצ
א
 

                                                                                                     
 תצוה

מע דהכוונה ב"זכו" דהוסיפו מצוה אחת עד שהם רובן, ובר"ח שם ר"ה טז: ומש א[
כ' "עשו תשובה", משמע דצריך תשובה דוקא ועי' היטב בעמק ברכה "תשובה" 

 שם   ב[]עמוד קמו[ שפליגי בזה הראשונים וע"ש הטעם  
וז"ל בעל הטורים ריש כי תשא: וסמך יוה"כ לכופר נפשו, לומר  ד[לט:  ג[

כופר נפשו, כי אז כל העם נמנין ועוברים לפניו, ולכך נהגו  שביוה"כ צריך ליתן
לפסוק צדקה ביוה"כ. ובא"ח סי' תרכא ס"ה נהגו לידור צדקות ביוה"כ בעד 
המתים, ובמ"ב ס"ק יח דמשו"ה נקרא יום "הכפורים" בל' רבים, ר"ל לחיים 

 ולמתים עכ"ד, והרי בכל נדר למת, יש נמי מצות החי שנדר בשבילו.
 אכי תשא  



 ליקוטי זית רענן

 קכג

כתבו כיוצא בו. וי"ל דהקב"ה הראה לו מטבע של אש לומר כשם שבאש 

אין חילוק בין רב למעט, דמעט אש מתפשט עד אין סוף, כך הכא, דמעט 

 ויתרבה הרבה. שיתנו יעלה למעלה
 

 כי תשא   ב

 
 ב]לב ב[ ויאמר אליהם פרקו נזמי הזה

ויש אומרים כדרך שנתכווין יעקב אבינו,  ד"ה וישב:רמז שצב ילקוט 

"ויתנו אל יעקב את כל אלהי נכר", קיים יעקב את התורה
א

קודם שניתנה  

 לפניו, כך נתכוין אהרן, ואעפ"כ העלה עליו הכתוב כאילו עבד ע"ז וכו'

 זית רענן:

עקב אמר קשה מה ענין זה לכאן, ועוד קשה מה ענין אהרן ליעקב, הא י

לבניו הסירו את אלהי הנכר, ואהרן אמר פרקו נזמי זהב וגו' ויעשהו עגל 

גו'. וי"ל דאותן הנזמין היה ג"כ עליהם עבודה זרה
א

, ואמרי' בע"ז
ב

שעל  

                                                                                                     
ד' כט. ד"ה שלשה וז"ל וי"ל דלא שייך התם נתקשה אלא דלא היה ידע בשום  א[

לא העתיק רבינו דבריהם[  אי טעמאוצ"ב, ונ' דמה]ענין אם לא היה מראהו עכ"ל 
ועי שם בשיטה אות כד וז"ל א"נ התם לא נתקשה רק בהא דדבר מועט יכפר על 

, וכן הוא בספר מושב זקנים עון עגל עכ"ל ]ואולי זה כוונת תוס' וחסר בדבריהם[
כאן לבעלי התוס'. ודבריהם יובנו ע"פ דברי רבינו שהראה לו טבע של אש, 
שניצוץ אחד יכול לשרוף בית ואפי' יער שלם, ועל כן בכחו לכפר למעלה ויתקן 

, ה"נ מי שאמר והיה העולם הוא היודע דנתינת מטבע עליוניםהרבה בעולמות ה
ה הרבה אף שאין לבן אדם טעם מספיק בזה וק"ל. למעל קטנה זו, יתפשט ויתרבה

גם י"ל בו טעם דהרי העגל לא נעשה רק על ידי נדבת רבים, הרי שהחטא של כל 
דבר מועט ובהצטרפותם יביאו  ל ידיאחד התחיל בדבר מועט, ה"נ התיקון יהיה ע

כל קרבנות ציבור, הרי הוא דבר גדול, אע"ג שחלק של כל אחד הוא דבר מועט. 
וע כ' הרבה מפרשים דהכוונה של מטבע של אש הוא בלב האדם העושה ]וכיד

מצוה בשמחה ואהבה שהוא אש קודש, וי"ל שהוא יכפר על אש זרה שהיה להם 
בעשיית עגל, וכדכתיב ]לב יט[ וירא את העגל והמחולות ויחר אף משה וישלך 

רשים מידיו את הלוחות, גם עפ"ז יל"פ דברי השיטה הנ"ל, אך דברי רבינו מתפ
 .כמוש"כ לעיל ואכמ"ל[

 



 ליקוטי זית רענן

 קכד

המכובדין אסורין כגון שירים נזמים טבעת, ונתכוון אהרן להשליך באש 

אה מקום שיתוכו באש, ומפני שהיו חקוקין עליהם ע"ז, מצא רוח הטומ

לשרות, ויצא העגל הזה. ומה שאמר "קיים יעקב"
ג

וכו', מפני שבני נח  

נצטוו שלא לעבוד ע"ז, אבל מותרין לקיימן בביתם, לכן אמר קיים יעקב 

כו', וכן י"ל גבי אהרן, די"ל לא יהיה לך למשה צוה, להם לא צוה כדאיתא 

במדרש
ד

 , ואפ"ה נתכוון לבטל העבודה זרה

 

 -ויקהל  -

 

 [ לא תבערו אש בכל מושבותיכם ביום השבת.]לה ג

, כ' הרמב"ם פרק כ"ד אין עונשין ז"ל המגן אברהם סי' שלט ס"ק ב'

בשבת אע"ג שהעונש מ"ע אין דוחה שבת כיצד הרי שנתחייב מיתה או 

מלקות אין מלקין שנאמר לא תבערו אש וה"ה לשאר עונשין וכו' ואפשר 

ה חבורה. ואפשר דמריבוי דקרא דבמלקות נמי איכא חילול שבת כגון שעוש

דבכל מושבותיכם נפקא לן שאין דנין כלל
א

וכו' ודיני ממונות אין דנין גזירה  

שמא יכתוב
ב
. 

                                                                                                     
 כי תשא  ב

שהיו מביזת מצרים והמצריים חקקו בהם ציורי ע"ז, ואע"ג דנתכו כל  א[
אלהי מצרים ]כמוש"כ רש"י לעיל יב יב[, י"ל היינו גוף ע"ז ואלו היו נויי 

וקודם מתן תורה היו מותרים בהם. גם י"ל דכשנתבטל גוף ע"ז או משמשי ע"ז, 
ע"ז נב:, רק לגבוה מאוסים הם, ומ"מ שייך בזה רוח  בטלו משמשיה כדתנן

והובא בילקוט  ד[   והא ע"ז היא אחת מז' מצוות בני נח ג[במשנה מב:  ב[הטומאה 
  בסמוך רמז שצב

 
 ויקהל

ועי' מנ"ח מצוה קי"ד, ועי' פרדס יוסף כאן. ובהרע"א במ"א הנ"ל הביא דמ"מ  א[
' החינוך מצוה ו' דכופין על אכילת כופין על המצוות בשבת. ויתכן דהוא הטעם שכ

קרבן פסח ובמנ"ח העיר למה נטר עד התם, ולהנ"ל י"ל דקמ"ל דכופין אפי' ביו"ט. 
והטעם, דאין זה עונש, שעונש הוא על העבר, אבל כאן הוא להבא, שיקיים. וי"ל 
עוד דהאיסור הרי הוא רק על הבית דין עי' בחינוך מצוה קי"ד, וא"כ תלוי במה 

קצה"ח ובמשובב והנתיבות בסי' ג' אי בעי ב"ד לכפיה, דהנתיבות ס"ל דנחלקו ה



 ליקוטי זית רענן

 קכה

                                                                                                     
דלא בעי ב"ד, והקצות חילק דרק שלא לעבור על לאו דהוא הכאה קלה לא בעי 
ב"ד, אבל לקיים מ"ע שהוא עד שתצא נפשו בעי ב"ד. ועוד סמוכין לזה ממה 

' שתק ליה, ששנה החינוך משנתו סוף מצוה ח' לענין מצה, ולענין תשביתו מצוה ט
די"ל ששוב קמ"ל דכופין ביו"ט, וכן במצוה ל"ג לענין כיבוד אב יש בזה חידוש 
גדול כמוש"כ מנ"ח שם. אך אף שי"ל כן בטעם החינוך, יש לפקפק בראיה זו, חדא 
אי נימא בדעת החינוך מצוה קי"ד דסובר דלא נאמר הלאו רק על רציחה שיש בו 

עת הר"מ דאוסר גם מלקות, ועוד הא לא חילול שבת, א"כ אין מזה שום ראיה לד
שמענו אלא יו"ט ולא שבת, אך הפמ"ג נסתפק גם לענין יו"ט, וזה מפורש בחינוך, 
ומ"מ אינה ראיה לדעת הר"מ אם החינוך חולק וק"ל. ובכתובות פו. סוכה אינו 
עושה לולב אינו עושה מכין אותו וכו' ולולב אינו מה"ת אלא ביו"ט, ושיטת רש"י 

בתד"ה פריעת דאין כופין אלא על מ"ע מה"ת, ובודאי אין לדחות  הובא שם
דבמקדש איירי. אך יש לדחות ממה שאמר "עשה לולב ואינו עושה", דאיירי קודם 
יו"ט ואינו מכין לו לולב, לקוצצו מן האילן ]וכן למ"ד דחייב לאגדו[ וכיו"ב וע"כ 

 יושב לולב איני נוטל[. אין מזה ראיה, ]ואדרבה יש לדייק למה לא אמר סוכה איני 
ובפמ"ג בא"א כאן כ' דמ"מ לענין קנאין פוגעין בו אסור בשבת, ולכ' ק' הא אין זה 
עונש על העבר כנ"ל, גם אין צריך לזה ב"ד. אך לק"מ דעד כאן לא הוצרכנו לזה 
אלא מה שהוא חיוב, כגון לכוף על המצוות וכן להציל את הרודף אחר הערוה, אבל 

עין בו שהוא מלאכה גמורה, דהיינו נטילת נשמה, ואינו אלא רשות, לענין קנאין פוג
פשיטא דאסור לעשות כן בשבת, ולא עוד אלא גם ביו"ט אסור, דאיך יחלל שבת 
או יו"ט בלי כח דחייה, רק הריגת ב"ד ס"ד דדוחה וגילה קרא דאינו דוחה, וכן 

ילול שויו"ט, ואינו לכופו על המצוות איירי שאינו עושה בו חבלה, ואין בו איסור ח
גם עונש, ע"כ נשאר בהיתירו, אבל לענין קנאין פוגעין בו, בלי קרא הוא באיסורו. 
וזה באמת כוונת הר"מ הנ"ל הל' ז: אע"פ שהעונש מ"ע אינו דוחה שבת וכו' שנא' 
לא תבערו וכו' אזהרה לב"ד שלא ישרפו בשבת וכו' וה"ה לשאר עונשין עכ"ל, 

מיתה נוהג בשבת דהמצוה להרוג "דוחה" שבת, קמ"ל היינו דס"ד דאפי' עונש 
קרא, וכיון שזה איסור חדש ומיוחד לענוש, ידעינן דאפי' עונש אחר כגון מלקות 

 נמי אסור.
נ' כוונתו דזה לא שייך להרמב"ם הנ"ל, דהאיסור רק על "עונש" היינו עונשי  ב[

ו עונש, אלא כך הגוף דומיא דלא תבערו, שהוא עונש מיתה, אבל דיני ממונות אינ
הדין לשלם, ]וה"נ אין אומרים בתשלומי ממון אין עונשין מן הדין כמוש"כ תוס' 
בב"ק ד' ב., וצ"ע בלשון רש"י דברים יט טו לא יקום אחד באיש לכל עון וכו' לא 
עונש גוף ולא "עונש ממון", ואולי שאני התם דכתיב "לכל", אבל כאן לא ילפינן 

עונש הגוף[, ועל כן אין זה אסור אלא מדרבנן שמא רק דומיא דלא תבערו שהוא 
יכתוב ]וזה דלא כמוש"כ במחצית השקל שם לפרש כוונתו לפי פירוש אחד 
שכוונתו להקשות מהא דהטעם דאין דנים אינו אלא משום שמא יכתוב, דקשה על 

 הרמב"ם הנ"ל[.



 ליקוטי זית רענן

 קכו

 -פקודי  -

 
 ]מ לח[ כי ענן ד' על המשכן יומם ואש תהיה לילה בו וכו'

ראב"ש אומר ענן אחד היה וכו' ולה היה  ילקוט רמז תיז ]ד"ה תניא[:

מצורעיןמשתנה מפני הזבין וה
א

כדי שיהיו יודעין אימתי הוא ערב אימתי  

 הוא בקר

 זית רענן:

שצריכין לספור ז' נקיים. וק' דגם כל ישראל צריכין לידע יום ולילה    

לענין קריאת שמע ולענין שבת. וי"ל דק"ש יכולין לקרות שעה או שתים על 

חול על היום או תוך הלילה, וזה יכולין לשער, וה"ה שבת יכולין להוסיף מ

הקדש, אבל זבין ומצורעים צריכין לידע, דאם ראה בין השמשות צריכין 

לידע אם הוא חייב קרבן או לאו כדי שלא יביאו חולין לעזרה, וגם המצורע 

צריך לספירת שבעה ועיין במסכת זבים. וא"ת גם בשבת אם עשה מלאכה 

דמפני זה סמוך לערב צריך לידע אם הוא יום או לילה להתחייב קרבן. ונ"ל 

לא היה צריך להשתנות רק בשבת, אבל מפני זבים ומצורעים היה צריך 

 להשתנות בכל יום

 

 -ויקרא  -

 
 ]א ב[ אדם כי יקריב מכם קרבם לד'

אדם לרבות את הגרים ילקוט רמז תלד ד"ה הכל ]מהתורה כהנים[:
א

 

 זית רענן:

תיב הק' בקרבן אהרן ל"ל קרא אטו גר לאו ישראל הוא. ותירץ כיון דכ

מכם בכם חילקתי
א

הוה אמינא דממעט גרים שהם בכלל ישראל, להכי  

איצטריך אדם ע"כ
ב

. וקשה וכי ס"ד דגרים גרועים מגוים דהא כתיב איש 

                                                 
 



 ליקוטי זית רענן

 קכז

איש לרבות גוים
ג

. וי"ל דהוה אמינא איש לרבות הגרים ומכם למעוטי גוים 

כלל וכלל לא כדפריך בחולין
ד

להכי איצטריך אדם. ולי נראה כדפריך  

ים ד' קג.בזבח
ה

ומשני לרבות גר שמת ואין לו יורשים, הכא נמי י"ל  

דאיתרבי לענין סמיכה ע"ש
ו
ועי' בשקלים פ"ז 

ז
 

 

 -צו  א  -

 

 ]ו ב[ צו את אהרן

                                                                                                     
 ויקרא 

כן הוא בראב"ד  ב[שמומר אסור להקריב אבל לא בגוים כדאי' בחולין ד' ה.   א[
בפירושו על התו"כ. ונ' דכוונתו כיון דלא כל איש יכול להביא קרבן, דהרי 
משומדים ממועטים מקרבן, א"כ ס"ד דגם גרים ממועטים, דלענין קרבן אין כל 
אישי ישראל שוין, וא"כ ל"ק דאטו גרועים מגוים, דאה"נ דגרועים, דגם ישראלים 

מרים, וא"כ גם מישראלים יש שגרועים גרועים, דהרי בגוים מקבלין אפי' ממו
דהיינו המשומדים, וה"ה כל הגרים גרועים. ועיקר קו' זו י"ל למה שמשמע, דגוי 
לא רק דאינו סומך, אלא דקרבן גוי וישראל חלוקין הם לגמרי, לא מבעי לר' 
שמעון זבחים מה. במשנה דאין בם מעילה ולא פיגול ונותר וכו', אלא גם לר' יוסי 

מ"מ אין לו דין רצוי ציץ שאינם בני רצון, כדאיתא שם ע"ב, ויתפרש  החולק שם
היטב למש"כ רבינו להלן ריש פרשת צו דגוי אין לו כפרה בקרבן, וא"כ אין כאן 
רצון, וביותר למש"כ בדבר אברהם ]ח"א סי' יג ד[ דגוי אינו כלל בעל הקרבן, א"כ 

כיון שיש איזה סברא דגר  הוא חלוק ביחס לקרבנו, ]ולר"ש גם קרבנו חלוק[, א"כ
אינו בר הבאת קרבן מצד הישראליות שבו, לא שייך כלל להקשות וכי נגרע הוא 
מגוי, דודאי מכלל גוי כבר יצא, וגם לכלל ישראל לא הגיע, ]ודמיא לסנהדרין נח: 

 ד[חולין ד' יג:   ג[דעבד מותר באמו דיצא מכלל גוי ולכלל ישראל לא בא[ ודו"ק.  
בפרדס  ו[מעולת איש עולת גר, ומקשה אטו גר לאו איש הוא  דממעט  ה[שם  

יוסף כאן אחר שהביא דברי רבינו הביא שכ"כ נמי האור זרוע סי' תשנ"ד ]ח"א ד' 
קי:[ שתי' דאיתרבי שיהא קרבנו טעון סמיכה ולא כקרבן גוי. ]וכ"כ נמי בפנים 

וכו', ולא כ'"כ  יפות כאן[. אך מל' רבינו שהביא ממרחק לחמו וכ' דאיירי בגר שמת
בקצרה, נ' כוונה אחרת, והוא דהכא נמי איירי בגר שמת, וקמ"ל דכשם שמביאים 
בשבילו נסכים כמבואר במשנה ]שהביא בסמוך[ בשקלים פ"ז מ"ו, ה"נ סומכים 

וע"ע תירוץ  ז[בשבילו דב"ד נעשים בעלים על קרבנו, אך הוא חידוש גדול.   
לאו בני ישראל הם, ע"כ בעי קרא בראב"ד משום דכתיב בני ישראל וגרים 

 לרבותם, ונ' דלפי"ז הכוונה לסמיכה. וכ"כ המלבים כאן ועי' נמי באור החיים.



 ליקוטי זית רענן

 קכח

א"ל הקב"ה וכו' ידמה לד' בבני אלים ילקוט ריש הפרשה ]מהתנחומא[:

בבני אברהם ויצחק שהם אלי עולם, אין אני מקבל קרבנות אלא מישראל 

ר צו את אהרן ואת בניו וכו'שנאמ
א
 ]ע"ש[ 

 זית רענן:

קשה מה ראיה היא זאת שאין מקבל אלא מבני אברהם, ועוד קשה דהא 

קי"ל
א

דגוים ג"כ נודרים נדרים ונדבות כישראל. וי"ל דקי"ל אין הגוי מביא  

נסכים כדאיתא במנחות ד' עג:, ונ"ל הטעם דאמרינן במנחות ד' כ. כפרה 

ן נסכים לפי שיש לו כפרה בקרבן, לפיכך מביאין ושמחה, פירוש דמקריבי

נסכים המשמח אלקים ואנשים, אבל גוי אין לו כפרה בקרבן, לפיכך אינו 

מביא נסכים לפיכך אמר בלעם אתם מקריבין לוג שמן דהיינו למנחת נסכים. 

והנה בי"ח מביא בשם הזהר מה הנאה יש להקב"ה בקרבנות ומשני לפי 

ומרחם עליהם, אי נמי שמזכיר שריפת נדב  שהקב"ה זוכר עקידת יצחק

ואביהו, ואלעזר ואיתמר היו שירי המוקדשים ע"ש, וא"כ בלעם ס"ל שיש 

להם כפרה בזכות אברהם, ועל זה אמר גם אנו מקריבין בנינו ובנותינו, 

ומשיב הקב"ה ידמה לד' בבני אלים בבני אברהם יצחק ויעקב, פירוש שהוא 

חק וכו', אין אני מקבל קרבנו אלא מישראל רוצה לדמות עצמו לאברהם ויצ

שנאמר צו את אהרן ואת בניו לאמור כלומר בזכותם
ב

אני מכפר להם וזה  

אין יכולין האומות
ג
לעשות, שנדב ואביהו נשרפו באש שמים 

ד
 

 

 -צו  ב  -

 
 ]ז יא[ וזאת תורת זבח השלמים

                                                 
 צו  א

 
 ד[בנדפס: הא"א   ג[בזכותם של בני אהרן, היינו אלו שישרפו   ב[ חולין יג:א[ 

ריש אחרי מות דאי  ר החייםלכאורה הרי נענשו, ואין כאן זכות אלא עון, אך עי' או
לאו דהיו גדולים לא היו נענשים כ"כ ואדרבה היה התקרבות גדול עש"ה, ע"כ 
שפיר נחשב גם לזכות, וגם הרי נקדש בקרוביו וכמוש"כ רש"י להלן י ג שמשה 

  אמר שמזה ראיה שהם גדולים ממנו ומאהרן



 ליקוטי זית רענן

 קכט

אמרו אומות העולם לבלעם למה אמר  ילקוט רמז תצג ]מהתנחומא[:

"ה לישראל שיביאו לו קרבנות ולנו לא אמרהקב
א

א"ל בלעם הקרבנות אינן  

שלום אלא למי שקבל את התורה שהן כתובין בה אתם מתחלה פסלתם 

 אותה וכו'

 זית רענן:

ואע"ג דאמרינן
א

איש איש לרבות הגוים שנודרים נדרים ונדבות כישראל,  

היינו דוקא עולות אבל לא שלמים כדאמרינן במנחות
ב

גוי עולותשלמי ה 
ג

 ,

ולזה השיב להם דוקא מי שקבל התורה מקריב שלמים שהבעלים אוכלין 

הבשר, שזכו משלחן גבוה, מה שאין כן מי שלא קבל התורה. ולזה מסיים 

פרי החג שמקריבין נגד  שבעיםבא וראה וכו'. ובית אהרן פירש דאמרו על 

ע' אומות
ד

ולא אמר , ועל זה התרעמו למה אמר לישראל שיקריבו בשבילנו 

לנו שנקריב אותם, ועי' ריש הסדר
ה

 

 

 -שמיני  -

 
 ]ט יא[ כל אשר לו סנפיר וקשקשת

כל שיש קשקשת יש  סוף ד"ה תנו ]מגמרא חולין סו:[: רמז תקלזילקוט 

לו סנפיר וכו' ולכתוב רחמנא קשקשים א"ר אבוה וכו' יגדיל תורה ויאדיר
א

 

 זית רענן:

יען שלא נמצא בכל הש"ס תירוץ זה
א

בכאן צריך לתת לב מה ראו על רק  

ככה, וגם קשה דא"כ בכל התורה כולה נימא הכי. והתוס'
ב

הרגישו בזה:  

                                                 
 צו  ב

 ר"ל גוי שהביא שלמים מביאים אותו לעולה ג[מנחות עג:   ב[חולין יג:   א[
עי' לעיל צו א, דהיינו שאין להקב"ה הנאה אלא בקרבן ישראל  ה[ד' נה:   סוכה ד[

אי משום עקידה אי משום שריפת בני אהרן, וע"כ לא צוה להם אפי' קרבן זה 
שהוא בשבילם או דכוונתו דלמש"כ שם דגוי אין לו כפרה בקרבן יש לפרש דברי 

 הילקוט אפי' בעולות שאינם מביאים אותם כמו ישראל
 

 שמיני



 ליקוטי זית רענן

 קל

הרבה טעמים אמר לנו לידע מהו קשקשים ע"ש, ועדיין לא יצאנו חובתינו. 

והנראה לי שכתב מהרר"ל בס' מע"מ
ג

מהר"ר אהרן רופא מווינא שנמצא דג  

דג הוא סם המות ע"ש במסכת אחד שיש לו קשקשת ואין לו סנפיר ואותו 

חולין. ואיתא בסוף מכות
ד

ר' חנניא בן עקשיא אומר רצה הקב"ה לזכות  

ישראל לפיכך הרבה להם תורה ומצוות שנא' ד' חפץ למען צדקו יגדיל 

תורה ויאדיר, פרש"י
ה

שקצים ורמשים מאוסים על האדם ולמה הוצרכה  

ה להם שכר טוב התורה לאוסרם, אלא חפץ הקב"ה לזכות את ישראל שיהי

מאת ד' בעולם לפיכך אסרה בפירוש, שנאמר ד' חפץ למען צדקו יגדיל 

תורה ויאדיר, וצוה מה שבלא"ה אין ראוי לאכילה, א"כ הכא נמי המקשן 

ידע דאיכא דג אחד שיש לו קשקשת ואין לא סנפיר אך הוא סם המות, 

ויאדיר,  ובלא"ה לא יאכלוהו א"כ למה כתיב סנפיר, ולזה משני יגדיל תורה

דהקב"ה רצה להגדיל תורה, דאם לא היו אסורין מדין תורה לא היה שכר 

על זה
ו

 

 

 -תזריע  -

 
 ]יג  ב[ אדם כי יהיה בעור בשרו

ונתתי נגע צרעת בבית ארץ אחוזתכם חזר בו יפה ואם  ילקוט רמז תקנו:

לאו מלקה בבגדו שנאמר והבגד כי יהיה בו נגע צרעת חזר בו יפה ואם לאו 

גופו שנאמר אדם כי יהיה בעור בשרובאין ב
א

 

 זית רענן:

עי' במפרשים
א
שהקשו הלא כתיב בקרא איפכא, בתחלה נגעי אדם 

ב
ואח"כ  

נגעי בגדים
ג

ואח"כ נגעי בתים 
ד

. ולי נראה דדייק לישנא, מדכתיב גבי כי 

תבואו אל ארץ ונתתי נגע צרעת בבית גו', אמר בלשון בשורה, כלומר כי 

                                                 
 ]וזה דלא כמוש"כ התוי"ט שם בתירוציו עש"ה ואכמ"ל בזה[ ו[

 תזריע
עי' אלשיך וכן הק' באוה"ח יד לד. ומצאתי הקו' ברקח ]יד נז[ בשם מדרש  א[

  להלן יד לד ד[להלן מז   ג[כאן   ב[תדשא עש"ה.  



 ליקוטי זית רענן

 קלא

ומר ואתן נגע בבתים, וגבי בגדים אמר והבגד כי היה אדם אין צדיק בארץ וג

בו וגו' כלומר אם יהיה בו דשמא יחזור בו אם יראה שבא הנגע בביתו, אך 

מפני שאמר הבגד בה"א ידיעה משמע שהוא מיוחד לכך, אבל גבי אדם לא 

 אמר האדם אלא אדם כי יהיה גו', כן נראה לי, ועי' פ"ו דיבמות בתוס'.
 

 -מצורע  א  -

 
 ]יד ב[ זאת תהיה תורת המצורע

ואף אהרן שהיה כהן גדולתקנ"ח: רמז ילקוט 
א

נגעה בו שנאמר ויחר ד' בם  

 וכו'

 זית רענן:

וקשה מה בכך וכי משוא פנים יש בדבר. וי"ל מפני שהיה לבוש המעיל 

ומעיל מכפר על לשון הרע
א

, ואפ"ה נגעה בו צרעת כדאיתא פרק ג' דערכין
ב

 
 

 

 -מצורע  ב  -

 
 כא[ ולקח כבש אחד אשם]יד 

ולקח הכהן את כבש האשם מה ת"ל אחד  ילקוט רמז תקסג ד"ה ולקח:

שאלה זו שאל
א
 ר' עקיבא לרבי חנינא וכו' 

  זית רענן:

לכאורה נראה שזהו דאיתא במגלה ד' כח.
א

כששאל לו במה הארכת ימים  

וכולי, אבל רש"י כתב שם דהקשה על קרא דתמיד דכתיב
ב

את הכבש אחד  

בקר. ונראה לי דקשה לרש"י דהתם משני אחד המיוחד בעדרו, תעשה ב

והכא תירץ בענין אחר, שמע מיניה דשאלה אחריתי היא, והכי קאמר הכא 



 ליקוטי זית רענן

 קלב

שאלה זו שאל ר"ע לר"נ
א

במקום אחר. וכתב בע"ז והא דלא משני הכא  

המיוחד שבעדרו, שהרי דל הוא עכ"ל. ולכאורה נראה דהכי קאמר שהרי 

המות, ש"מ שאין לו עדר. וקשה דהמיוחד בעדר לא אין ידו משגת ליקח ב

קאי על עדר שלו, אלא בעדר שהכבש בתוכו, תדע דהא תמיד משל ציבור 

הוא בא, והציבור לא היו מגדלין עדרים אלא שהיו קונין מן המובחר. 

ובקרבן אהרן פירש דגבי עני לא הטריח עליו הקב"ה להביא ולקנות היותר 

ן דכתיב גבי תמיד אחד שיביא מן המובחר ילפינן מובחר עכ"ל. ולי נראה כיו

מיניה לכל הקרבנות שיהיו מן המובחר, וא"כ אחד למה לי
ג

 

 

 -אחרי  -

 
]יז י[ ואיש איש מבית ישראל וכו' אשר יאכל כל דם וכו' 

 והכרתי וכו'

למה נאמר איש איש, אמר ראב"ש להביא ולד בת  תקפב[: רמזילקוט ]סוף 

 ישראל מן הגוי ומן העבד

 זית רענן:

וס"ל גוי ועבד הבא על בת ישראל  הולד ישראל ואסור לאכול דם, עי' 

יבמות ד' מה, וצ"ע למה צריך דוקא כאן קרא גבי דם הא נפקא לן מכי יסיר 

את בנך
א
הבא מן מן הישראלית קרוי בנך. וי"ל דכתיב גבי דם 

ב
כל נפש מכם  

לא תאכל דם, ודרשינן ביבמות פי"ד
ג

הקטנים, דלא  להזהיר גדולים על 

ליספו ליה בידים, וא"כ הוה אמינא אם אביו גוי ומאכיל להולד טריפות גם 

אנחנו מותרים להאכילו, קמ"ל דאסור
ד
. 

                                                 
אצלינו במגילה הגירסא לרבי נחוניא הגדול וכאן בילקוט לרבי חנינא, א"כ  א[

 שני שאלות, אך להלן מוכח דרבינו גורס כאן בילקוט רבי נחוניא   בודאי הם
  ע"כ לדרשה אחריתי ג[  במדבר כח ד   ב[

 אחרי
 ד' קיד.  ג[להלן פסוק יב   ב[קידושין סח:   א[
ר"ל דאה"נ הא דהוא בעצמו הוזהר לא צריך קרא כיון דישראל הוא, וקרא דידן  ד[

קטן, ושו"ר כן להדיא בר"ש כאן בתו"כ. לא איצטריך אלא לענין להאכילו כשהוא 



 ליקוטי זית רענן

 קלג

 -קדושים  -

 
 ]יט יח[ ואהבת לרעך כמוך

ר' עקיבא אומר זה כלל  ד"ה ואהבת ]מהתורת כהנים[: רמז תריגילקוט 

גדול בתורה בן עזאי אומר זה ספר תולדות אדם כלל גדול מזה
א

 

 זית רענן:

שכולנו אחים בני איש אחד, קרבן אהרן. ובית אהרן פירש דכתיב 
א
 

בדמות אלקים עשה אותו ואם כן לא יבזוהו עכ"ל בשם הראב"ד. וקשה 

מיניהדהיה לו להביא קרא בצלם אלקים עשה אותו דכתיב לעיל 
ב

. לכן 

נראה לי שמקרא ואהבת לרעך כמוך י"ל דעכ"פ לא יאהב חבירו יותר ממנו, 

וא"כ אם חבירו נוטל שררה והוא רוצה להסיג גבולו שיהא גם הוא שוה 

כמוהו אין איסור בדבר, לכן מביא קרא זה ספר תולדות אדם, שהראה 

                                                                                                     
אך ק' תינח באביו גוי, אבל באביו עבד הא עבד מוזהר על הדם, וכן מלהאכיל דם 
]ולשון רבנו הלל כאן דעבד אינו מצווה על הדם תמוה[, וצ"ל דהוא אשיגרא 

 אדלישנא. ויש לבאר דס"ד דאיסור זה אינו נוהג אלא כדי שלא יורגל או של
והיינו בקטן שאביו ישראל, דלכל העולם אסור להאכילו, אבל זה  יטומטם באיסור,

שבין כך אביו יאכילו ]בהיתר[, הרי כבר מורגל ומטומטם הוא בדם, א"כ גם לנו 
אין איסור להאכילו, קמ"ל דאסור, דסו"ס יורגל ויטומטם יותר, או דהוא איסור 

סחים ד' פח. דמוכח עצמי, או דסו"ס לא חילקה תורה ואסור בכל אופן, ועי' תוס' פ
שהוא מצד שלא יורגל באיסור והובא במ"א שמ"ג ג, אך יש לחלק בקל. וברבנו 
הלל וכן בהגהת הגר"א משמע דהחידוש שבן גוי ועבד עצמם מצווים על הדם, 

 ואולי דראב"ש באמת יליף מכאן דדינו כישראל לכל דבר, וכן משמע במלבים.
 קדושים 

בראשית ב כז.  ב[דזה ספר תולדות אדם   בראשית ה א והוא סיפא דקרא  א[
ואפ"ל למש"כ במדרש שמואל אבות פ"ג מי"ח בשם הרח"ו ז"ל דלגוי אין צלם 
אלקים ]ודלא כתוי"ט שם[ י"ל דענין צלם אין לו אבל דמות שפירש בספורנו שם 
שהוא מה שאדם עושה מעשיו בבחירה חפשית דומה במקצת לבחירת אלקים, זה 

"כ הביא קרא דדמות לכלול גם הגוים בכלל גדול הזה ]ועי' ל' ודאי יש גם לגוי, ע
בבא מציעא סוף ד' פה: לדידי  ד[כדאי' בע"ז ד' ה.   ג[רש"י דברים כא כג[ וק"ל   

וע"ע כמה פשטים  ה[חזי לי ספרא דאדם הראשון וכתיב ביה שמואל ירחינאה וכו'  
 בירו כמו את עצמו במושב זקנים ובר"ש כאן ובראב"ן סי' לז דלר"ע יאהב את ח



 ליקוטי זית רענן

 קלד

הקב"ה דור דור ודורשיו דור דור ומנהיגיו
ג

ריאת עולם , וא"כ הכל נגזר מב

וכמו שאמרו
ד

שמואל ירחינאה חכים יתקרי רבי לא יתקרי, וא"כ לא יהא  

רודף אחר הכבוד, שאין אדם נוגע מה שמוכן לחבירו
 ה

 

 -אמור  א  -

 
 ]כא  ב[ כי אם לשארו הקרוב אליו לאמו ולאביו וכו'

]מהתו"כ[: יאמר לאמו מה ת"ל לאביו  ד"ה בני אהרן רמז תרכז ילקוט

ייתי אומר מה אמו בידוע אף אביו בידוע , אביו חזקה מניןוכו' אלו כן ה
א
 

 ת"ל לאביו

 זית רענן:

הק' בתשובת הרשב"א סי' כ"ז ממה נפשך אם הוא אביו שפיר מטמא לו, 

ואם אינו אביו, שזינתה אמו מאחר, א"כ הרי הוא חלל, ומותר
א

לטמא  

למתים. ותירץ שבא לאשמעינן שמצוה לטמא לו כדדרשינן
ב

צוה. לה יטמא מ 

ואני תמה על המאור, איך נעלם ממנו הסוגיא סוף פרק י"א דיבמות
ג
 

שהקשה כי קושיא זו על המשנה ותירצו שם, וכל הני תירוצים שייכי ג"כ 

כאן. התירוץ א' כגון שבא
ד

על אשה בזנות וא"כ יש לחוש שזינתה ג"כ  

מאחר שהוא ג"כ כהן ואסור לטמאה לו קמ"ל דאזלינן בתר חזקה
ה

. עוד 

                                                 
עזאי כמו התולדה שלו היינו בניו דאוהב אותם יותר מגופו, ולר"ע אוהב את ולבן 

עצמו יותר ]וצ"ב דהרי כתיב כמוך, ומקרא דזה ספר מנלן שחייב לאהוב חבירו 
כמו לבניו[. ועי' משך חכמה כאן ]ד"ה תו"כ[ פירש זה ספר היינו התורה הוא 

עש"ה[. ואם כי בודאי כן הוא האמת מצד עצמו, תולדות אדם הוא תכלית האדם ]
אבל בביאור התו"כ דבריו תמוהין שהרי כן איתא גם במדרש רבה בראשית על 

 פסוק דזה ספר, ולביאור זה אין לו שייכות לשם וק"ל  
 אמור א

ד' ק:   ג[סוטה ד' ג.   ב[בנדפס: וממזר ובודאי יש כאן ט"ס, ונ' דצ"ל: ומותר    א[
לעזר והוא כהן זינתה עם פנויה, סלקא דעתין דיש לחוש שמא זינתה ר"ל כגון א ד[

נמי עם כהן אחר, וע"כ כשמת אלעזר אין הבן מטמא לו דס"ד שאינו אביו והבן 
 דיאמר אמו ולא אביו   ו[ועי' נמי באור החיים כאן תירץ כן וע"ש עוד   ה[הוא כהן  



 ליקוטי זית רענן

 קלה

כגון שקידשה על מנת שאין עליה נדרים ונמצא עליה נדרים שאפילו  משני

בנה מורכב על כתפה יוצאה בלא גט, וא"כ אף אם זינתה עם כהן אחר בנה 

כשר. ובקרבן אהרן כתב שהרשב"א הק' עוד למה לא הקשו כן
ו

גבי כבוד  

אב ואם ומורא. ועוד קשה הא קיי"ל סוקלין ושורפין על החזקות
ז

, ולכן 

ה שתירץתירץ מ
ח

. ולי נראה דמכבוד ומורא אין קושיא, דאמרינן גלוי וידוע 

שהבן מכבד אמו יותר, ומאביו מתירא יותר כדאמרינן בקידושין
ט

. וגם 

התירוץ לא שייך התם, דהתם אין איסור אם מכבדו ומתירא ממנו, משא"כ 

כאן שמטמא לו. ומה שהקשו שסוקלין ושורפין על החזקות, זה דוקא באביו 

דאזלינן בתר רובא, רוב בעילות אחר הבעל, אבל כשבא עליה בזנות  גמור

אימא ליחוש שמא זינתה ג"כ מאחר קמ"ל. ועוי"ל דהוה אמינא דתורה צותה 

דאוקמא מלתא אחזקה, וא"כ אם עבר אדאורייתא חייב מיתה, אבל הכא 

לכתחילה לא יטמא לו קמ"ל
י
. 

 

 -אמור  ב  -

 
 הוא מקריב קדש יהיה לך.]כא ח[ וקדשתו כי את לחם אלוקיך 

ז"ל המגן אברהם סי' רפ"ב ס"ק ו: ולי נראה דמצות עשה דוקדשתו לא 

נאמר על כהן קטן דהא כתיב כי את לחם אלוקיך הוא מקריב, וקטן לאו בר 

עבודה הוא
א
 עכ"ל 

                                                 
את כהנים שהוא חידוש דרק בטומ ח[וא"כ פשיטא דיטמא גם אחר אביו חזקה   ז[

דכיון דנפסק מכח חזקה  י[ד' לא.   ט[ס"ד לומר דוקא אמו ודאית ע"ש באורך 
לאיסור הרי העובר על זה עבר על דין תורה וע"כ סוקלין אותו, אבל דניקל 
לכתחילה מכח חזקה מנין, קמ"ל דאפי' לכתחילה יש לסמוך אחזקה. ועי' חת"ס 

 חולין יא. ד"ה ואיידי.
 אמור ב

והק' בהרע"א כאן ]והביאו בשעה"צ ס"ק טו[ דכיון שכ' החינוך מצוה רס"ט  א[
מספרא דאפי' בעלי מומין חייב לקדשם שאינם כשרים לעבודה, ה"ה נמי קטנים, 
וכן הק' במנ"ח שם. ויש לחלק בדבר דכהן בעל מום בר עבודה הוא, אלא פסול 

לכלל עבודה, ע"כ לא  רביע עליה ודומה לכהן טמא ואונן, אבל קטן עדיין לא הגיע



 ליקוטי זית רענן

 קלו

                                                                                                     
מיקרי עובד. ונ' ראיה לזה דבחולין כד: דיליף פסול קטן לעבודה דכתיב "איש" 
מזרעך לדורותם לא מקשה קרא לעיכובא מנלן ]כדמקשה בזבחים כג: לענין פסול 

ל עבודה, וע"כ ליושב[, והיינו טעמא דאין זה פסול, אלא דלא הגיע עדיין לכ
ינו מטעם פסול, אלא דלא הגיע כלל לשם עובד, פשיטא דאפי' בדיעבד פסול, דא

 יינו טעמאפ"ב כל פסולי עבודה לא מנה קטן בהדייהו, והיש תדע דכשמנה שם ר
דגרוע מפסול הוא. וכן קטן אינו בכלל בר קשירה, כדאי' בגיטין ד' מה: וכדביאר זה 

או"ח סי' א' דקטן נחשב רק לבר זביחה מדאסור להאכילו דע ביהודה תנינא בנו
נבלות מה"ת משא"כ לענין מ"ע דאינו מחויב כלל מה"ת, מיקרי אינו בר קשירה 

 אע"ג דאתי לכלל גדלות, ה"נ לא מיקרי בר עבודה, ולא דמי לבעל מום וק"ל. 
עוד יתכן דהא בעל מום עכ"פ אוכל בקדשים ומיקרי עבודה כדאמרי' בפסחים ד' 

שכשם שעבודתו כשרה עב: דמי שאכל תרומה ונודע לו שהוא בן גרושה וחלוצה 
ה"נ פטור מחומש דכתיב עבודת מתנה וכו' עשו אכילת תרומה כעבודת בית 
המקדש ]ע"ש[, וע"כ בעל מום עכ"פ בר עבודת אכילה הוא, אבל כהן קטן אף 
שמותר לו לאכול תרומה, מ"מ אין אכילתו כעבודה, ]ואי נימא דקטן זר האוכל 

ססי' שמ"ג ובמ"א שם, גם קטן  בשוגג תרומה כשיגדיל יש לו לשלם עי' או"ח
שאכל תרומה ונמצא שהוא בן גרושה לכשיגדיל ישלם דאין לו פטור מצד שעבד 
עבודה, לפי תירוץ הנ"ל בפסחים ע"ש וק"ל[. ומצאתי בנתיבות סי' רמ"ג ס"ק ח' 
שכ' עמש"כ בקצה"ח שם דיכול לזכות מתנות כהונה לכהן קטן משום שהוא חלף 

זה מה"ת עש"ה ועל זה כ' הנתיבות ]בין הסוגריים[: עבודתכם ע"כ זוכה הקטן ב
 ולא נהירא לפענ"ד דקטנים לאו בני עבודה נינהו עכ"ל, והוא מכוון להמ"א הנ"ל. 

שו"ר דבלא"ה אין מדברי הספרא הנ"ל ראיה לזה, דכבר פירשו רבינו הלל והר"ש 
ופא בזית והגר"א לענין שבעלי מומין אסורים בנשים הפסולות לכהונה, וגם רבינו ג

רענן פירשו הכי ]ע"ש עוד[, והכי מוכח דבספרא לא הובא כלל הך דינא דיש 
להקדימו בדבר שבקדושה, דדריש מוקדשתו דפנו שחייבין לכופו שלא לישא פסולי 
כהונה ועל זה מוסיף גם בעלי מומין, א"כ לענין להקדים לדבר שבקדושה, אינו 

מצוות להרמב"ם מצוה לב כ' לענין מבואר הדין כלל גם בבעלי מומין. אך בספר ה
כבוד לרבות בעלי מומין, אך לא הביא זה בהלכותיו. ועכ"פ עדיין יש לחלק לגבי 
קטן וכמוש"כ לעיל. שו"ר במ"א סי' ר"א ס"ק ד' ציין ]לענין אחר[ לספר המצוות 

 .ה ברורהנ"ל, הרי שראה דבריו, וע"כ שס"ל להמ"א שחלוק קטן מבעל מום וז
ידך גיסא דברש"י עה"ת כ' דינא דלהקדימם מ"קדוש יהיה לך", אך יש להעיר לא

וכ"כ הרא"ם ובגור אריה ועוד, וכ"כ באדרת אליהו הובא בהגהת החפץ חיים דגם 
כוונת הגמ' גיטין נט: הוא מחלק זה של הפסוק, א"כ אינו מבואר כלל הטעם "כי 

קטן בכלל הוא את לחם אלוקיך הוא מקריב" על דין קדימה, א"כ י"ל דלענין זה גם 
דסו"ס כהן הוא, וצ"ל דגם לפי"ז קאי אדלעיל, היינו הכהן המקריב יהיה קדוש לך 
להקדימו. ועי' תשו' אבני חפץ סי' עא לענין כהן בע"מ לענין וקדשתו ]ונעלם ממנו 
דברי החינוך והסה"מ הנ"ל[ והביא מש"כ רש"י גיטין נט: על וקדשתו, הוסיף 

כוונתו למעט בעלי מומין. ורחוק שרש"י יכוון לחדש רש"י כי את וגו' וצ"ב, וכ' ד



 ליקוטי זית רענן

 קלז

 -אמור  ג  -

 
 ]כד ב[ להעלות נר תמיד

מאה]להעלות נר[ תמיד, אף בטו ילקוט רמז תרנ"ה ]מהתורת כהנים[:
א

 

  זית רענן:

ואיתא ביומא ד' ז. גבי מנחת עומר אי ליכא אחרת קריבה בטומאה, וא"כ 

תימה שנעשה נס בחנוכה בשמן לפי שטימאו כל השמנים, הלא מותר 

להדליק בטומאה, ובפרט למ"ד
א

הותרה טומאה בציבור, דהיתר גמור הוא 
ב

 ,

                                                                                                     
בפירושו חידוש דין זה, ולהנ"ל יכוון רש"י דלימוד הגמ' הוא מסיפא דקרא 
וכמוש"כ בפירושו עה"ת. ]גם יתכן שכוונת רש"י לציין הפסוק היכן הוא, וכ"כ 

 כמה פעמים[.
קדש וכ' ועי' בסוף סי' קכ"ח אסור להשתמש בכהן אפי' בזה"ז דהוה כמועל בה

במ"ב ס"ק קע"ד דכתיב וקדשתו. ותימה דהוא מטעם אחר, דמקורו מירושלמי 
ברכות פ"ח ה"ה וז"ל מנין להמשתמש בכהונה מעל ר' אחא בשם שמואל אמר 
"ואמרה להן אתם קודש לד' והכלים קודש" ]עזרא ח כח[ מה כלים המשתמש בהן 

הוא דילפי'  המשתמש בכהנים מעל עכ"ל, דענין להקדימו לאחריםאף מעל 
מוקדשתו, אבל אין זה אוסר להשתמש בו, וזה קמ"ל האי קרא דשימוש בכהונה 
נחשב כמועל בקדשים, ומקרא זה לא ילפי' קדימה כמובן. ונ' דלדעת המ"א דאין 
בכהן קטן מצוה דוקדשתו, מ"מ לענין איסור שימוש דנלמד מהא דהוקשו לכלי 

ד בעצמו, רק עצם הקדושה שבו היא המקדש, גם קטן בכלל, דהרי גם כלי אינו עוב
הסיבה למעילה, ה"נ קדושת כהן היא סיבה למעילה, וגם כהן קטן נתקדש בקדושת 
כהונה ]דהרי אסור לטמאו מה"ת וכן אוכל קדשים[, וכאן לא כתיב הטעם שלחם 
אלוקיך הוא מקריב, ע"כ מסתבר דקדושת כהונה לבד מספיק לענין זה. וכן שמעתי 

מלהשתמש בכהן קטן, דבשלמא גדול הרי מהני מחילה, אבל  שיש נזהרים ביותר
קטן לא מהני מחילה ]עי' ב"מ כב: לענין יאוש[. ואיכות השימוש אפשר ללמוד 

סי' קכח וז"ל ויש להזהר בסעודה שלא יאמר לו וף ממה שכ' החו"י במקור חיים ס
יאמר הושיט לי לחם או הקנקן או מזוג לי אם לא שיעשה מעצמו, ויבקש מחילה ו

לו כהן אתה, וקשה לי להשתמש בך, דאל"כ לא יבין הכהן וה"ל מחילה בטעות 
עכ"ל. גם בהג"מ מובא בגליון הש"ס ב"ק כ: ובמ"א סוף סי' קכח מוכח דאפי' 

 קיפול סודר נחשב שימוש. 

 אמור  ג



 ליקוטי זית רענן

 קלח

יינו ואי לאו דמסתפינא הוה אמינא דהא דקאמר שטימאו כל השמנים ה

שטימאום לעבודה זרה כדאיתא בע"ז ד' נב ששיקצום אבני מזבח לע"ז
ג

 ,

ובזה אין אנו צריכין לדחוקים שבלבוש
ד

 
 

 

 -בהר  א  -

 
 ]כה יט[ ונתנה הארץ פריה

ונתנה הארץ פריה ואכלתם לשבע שיהא אדם  ד"ה ועשיתם: תרסאילקוט 

אוכל הרבה ושבע
א

מן ברכה דברי ר' יהודה רשב"ג אומר אף הוא אינו סי 

 וכו'

 זית רענן:

לכאורה קשה למה לי קרא דהכתיב ונתנה הארץ פריה דפשיטא כשאוכל 

הרבה יהיה שבע. וי"ל דאמר ר' יהודה בעירובין פרק ח'
א

מזונו לשבת ולא  

לחול, דכיון שאוכל ג' סעודות אינו אוכל כל כך כמו בחול, אם כן אמר 

"אוכל הרבה ושבע"
ב

, ואיתא בא"ח
ג

ראשו שלא יאכל בבקר והחכם עיניו ב 

כל צורכו כדי ליתן מקום לסעודה שלישית, א"כ אמר "אוכל הרבה", פירוש 

שיאכל הרבה פעמים ביום ואפ"ה יאכל כל פעם לשובעו שיתעכל המזון 

                                                                                                     
עי' בפני יהושע בשבת ד' כא: ובמנחת ברוך סי' קט בית הלוי על  ב[שם ו:   א[

משמע כוונתו דהקריבו מהם לע"ז ונאסר לגבוה מצד "ולא מן  ג[עניני חנוכה  
שכ'  ד[הנעבד" היינו איסור ע"ז, ולא מצד הטומאה, וע"כ אין בזה היתר בציבור  

בסי' תר"ע שהכניסו ע"ז למקדש ונטמא באהל מצד ע"ז. ובמלבושי יו"ט להתוי"ט 
ו' זו חשבו שם הק' עליו דלא קיי"ל כריב"ב דע"ז מטמא באהל, ואולי משום ק

 רבינו לדוחק
 בהר א 

סי'  ג[יש כאן כפילת דברים ואולי הוא ט"ס    ב[ד' פב: במשנה וכפרש"י שם    א[
נ' דר"ל דהוא ברכה שיתעכל המזון שבמעיו, כדי שגם בסעודה  ד[רצא ס"א   

שאחריה שוב יכול לאכול לשובעו ולא יהיה אכילה גסה, ורשב"ג ס"ל דאין זה 
ה הוא אכילות הרבה, ]ואף בשבת אין זה ברכה גשמית אלא סימן ברכה דמה ברכ

  רוחנית, והכתוב איירי בברכה גשמית[ ועי להלן בחוקותי כו ה עוד בזה



 ליקוטי זית רענן

 קלט

במעיו
ד

, ור"ש ס"ל דאף הוא אינו סימן ברכה, פירוש מה תועלת יש בהרבה 

אוכל
 ד

 

 -בהר  ב  -

 
 ד]כה לט[ לא תעבוד בו עבודת עב

דבר אחר לא תעבוד בו עבודת עבד, בו אי  ד"ה לתת: רמז תרסוילקוט 

אתה עובד עבודת עבד , אבל עובד אתה בבן חורין
א
 עבודת עבד 

 זית רענן:

כגון בשכיר שנה או שנתים כעבדים שלנו וכ"כ הרמב"ם פ"ה מעבדים
א
 

והסמ"ע סי' שס"ט ס"ק י"ח
ב

ושל"ה נדחק בזה ונעלם ממנו התורת כהנים  

 הלז

 

 -בחקתי  א  -

 
 ]כו ג[  אם בחוקותי תלכו

                                                 
 בהר  ב

דדוקא מי  ב[צ"ל פ"א והוא בה"ז ומקורו מכאן כמוש"כ בהג"מ ועי' כ"מ שם    א[
כעבד  שהשכיר את עצמו מותר לשעבד בו עבודת עבד, אבל אם המלך שעבדו ה"ל

עברי שנפשו שפילה עליו ואסור ]וע"ש בבאר הגולה וצ"ל יו"ד סי' רסז טז. וצ"ע 
על החינוך מצוה שמ"ד שכ' דכיון דאין עבד עברי נוהג בזה"ז אינו נוהג לאו זה 

שמכרו מלכות. ומיושב בזה קו' המנ"ח מצוה שמז  י האי גונאהאידנא, הא נוהג כ
דבחצי עבד וחב"ח אסור לעבוד בו  מש"כ הקצה"חל עמוד תקמ"ה ד"ה ובעבד ע

מותר, ולהנ"ל לק"מ דכיון  ן חוריןעבודת עבד מצד ישראליות שבו, והק' הא בב
ואולי זה כוונת ספר חקר הלכה  .דמוכרח הוא על העבודה אסור אפי' בבן חורין

מובא בהערה י"ד שם. ועי' שערי תשובה לרבנו יונה ח"ג אות ס' כ' דלאו דלא 
ג אפי' בבן חורין, משמע דלאו דעבודת עבד לא, גם ברמב"ם תרדה בו בפרך נוה

  חילוק זה[ שמעהנ"ל מ



 ליקוטי זית רענן

 קמ

בכל יום ויום הייתי מחשב ילקוט רמז תרע:
א

ואומר למקום פלוני אני הולך  

לבית דירה פלונית אני הולך, והיו רגלי מוליכות אותי לבתי כנסיות ולבתי 

 מדרשות

 זית רענן:

ק"ק
א

האיך היה מחשב לביטול תורה. וי"ל דאיתא ברמב"ם 
ב

מי שאין לו  

לעבור עבירה אין לו שכר כ"כ כמי שיש לו חשק, א"כ היה דוד מביא חשק 

 עצמו לידי חשק לעבור עבירה, ואפ"ה כבש יצרו הרע

 

 -בחקתי  ב  -

 
הא שאינו אומר אם בחוקותי תלכו אלא שיהיו ישראל  תרעא:רמז ילקוט 

עמלים בתורה, וכן הוא אומר אם לא תשמעו לי, וכן הוא אומר זכור את יום 

קדשו, יכול בלבך כשהוא אומר וכו' אלא להיות שונה בפיךהשבת ל
א

, וכן 

הוא אומר זכור את אשר הקצפת
ב

וכו' הא אינו אומר זכור ]אלא[ להיות  

שונה בפיך, וכן הוא אומר זכור את אשר עשה ד' אלוקיך למרים וכו' שתהא 

שונה בפיך, וכן הוא אומר זכור את אשר עשה לך עמלק וכו' להיות שונה 

 בפיך

 

 זית רענן:

 לומר בפה היינו קידוש היום א(

פירוש לזכור מה שהקציפו אבותינו במעשה עגל, שהפשע שמור  ב(

לדורות
א

, וכמו שכתב הרב בית יוסף בא"ח סי' ל"ב שמהאי טעמא עושין 

                                                 
 בחקתי  א

אבל קו' ממש אין כאן או די"ל דאין אדם ניצול מהרהורי עבירה בכל יום או  א[
דחישב לילך באופן שאין בו ביטול תורה, ומ"מ לבסוף החמיר על עצמו ולא הלך  

פרקים פ"ו וע"ש שכ' "שהם ציוו שיתאוה נ' כוונת רבינו למש"כ בשמונה  ב[
 לעבירה שיאמר אפשי בבשר חזיר אבל מה אעשה" וכו' וה"נ בכה"ג

 בחקתי ב



 ליקוטי זית רענן

 קמא

שער עגל בתפילין
א

. וכן לזכור מעשה מרים ליזהר מלשון הרע, ומעשה 

יח.עמלק ג"כ מצוה לזכור כדאיתא במגילה ד' 
ב

, וממעשה עמלק נלמד לכל 

הזכירות שמצוה לזכור אותם פעם אחת בשנה, וא"כ די כשקורין אותו 

בפרשה בשבתו. אך חז"ל קבעו זכירה בפני עצמה למעשה עמלק סמוך 

לפורים, כדי לסמוך מעשה עמלק למעשה המן
ג

. והרמב"ן בפרשת כי תצא
ד
 

מלקגבי מעשה מרים מנה ג"כ מצות הללו לזכור אותם וגבי ע
ה

כתב מצוה  

לספר לבנינו שידעו להיזהר
ה

ע"ש. ובשל"ה כתב שמצוה לזכור אותם בכל  

יום וכ"כ בכתבי האר"י.
ו

ובית אהרן פירש שמחוייב להיות שונה הלכות  

                                                                                                     
ומסנהדרין קב. ורש"י שמות לב לד שאין פורענות בא על ישראל שאין בה  א[

מקצת מפרעון דעון עגל אין ראיה שיש לזכרו תמיד, וז"ל הב"י וכ' בשימושא רבא 
של עגל כדי שיזכור מעשה העגל ולא יחטא דכתיב ]יהושע כב שצריך שיהיה שער 

יז[ המעט לכם עון פעור אשר לא הטהרנו ממנו, ]וק' דפעור אינו עון עגל, וי"ל[   
דתניא זכור ]את אשר עשה לך עמלק[ יכול בלב כשהוא אומר לא תשכח הרי  ב[

בכל שנה,  שיש בו זכירה ועשיה ג[שכחת הלב אמור הא מה אני מקיים זכור בפה  
ר"ל  ה[דברים כד ט   ד[ס"ק ב' כ' תירוץ אחר  וף משא"כ אינך, ובמ"א סי' ס ס

 גבי עמלק בדברים כה יז כ' הרמב"ן שנספר מעשה מרים לבנינו להזהר מלשון הרע 
 הביאו רבינו במ"א סי' ס' ס"ק ב'.  ו[ועי' היטב ברמב"ן 

לא תשכח, ]אע"פ שאינו שיטות בזה ע"כ זכור אזכרנו למען  ובמק"א אספתי עיקרי
 בגדר ספר זה[:

 ענין הזכירות
ז"ל האר"י ]בשעה"כ ענין כונת היוצר עמוד קי"ט[ דע כי ארבע מצוות עשה  א[

צריך האדם לקיים בכל יום, שהם ענין הזכירה, והם ארבע זכירות הכתובים 
כרון מעמד הר סיני וקבלת היא ז הא'בתורה שתלוים בזכירת הלב, ואלו הם: 

וכמש"ה יום אשר עמדת וכו' בחורב וכתיב בתריה פן תשכח הדברים אשר התורה 
זכירה ב' זכור אשר ראו עיניך והיא אחת מרמ"ח מצוות עשה להרמב"ן ז"ל. 

זכירה ג', זכור את אשר עשה ד' אלוקיך והיא מצוה שנית. עשה לך עמלק 
מ"ע  והיא כירה ד' זכור את היום אשר יצאתם ממצרים,והיא מ"ע ג'. ז למרים,

ד' ]והם נגד ד' יו"ט שבשנה, כי יוה"כ כשבת נחשב, זכירת יצי"מ נגד פסח זכירת 
מעמד הר סיני נגד שבועות, זכירת עמלק שלחם עם אלו שפלטן הענן נגד סוכות 
שהוא זכר לענני הכבוד, זכירת מרים נגד ראש השנה שאז מדברים בשמים לשון 

תן תורה צריך לרמוז אותה הרע על בני אדם ומקטרגין עכ"ד ולא לשונו[ מ
באומרך ובנו בחרת מכל עם וכו' וקרבתנו מלכנו לשמך הגדול באהבה, כי על ידי 
התורה קרבנו לשמו הגדול וכו', זכירת עמלק נרמוז אותה במלת לשמך הגדול 
כנודע כי בעבור עמלק אין ה' שלם ולא הכסא שלם, ואנו מתפללים שימחה זכרו 



 ליקוטי זית רענן

 קמב

                                                                                                     
ת מרים נרמוז אותה במלת "להודות לך", פירוש כי זכיר. עמלק ויהיה שמו גדול

הלשון והפה והשפתים הם כלי דיבור שיצר בנו הוא יתברך נודה אותו בהם, ולא 
נשתמש בהם בסיפור לשון הרע ח"ו, ונזכור לה"ר של מרים ולא נעשה כמו 
שעשתה היא. ]ובעמוד קעד:[ ובפסוק אני ד' אלוקיכם אשר הוצאתי אתכם מארץ 

ין אל הזכירה הד' שביארנו לעיל וכו' והנה זכירת יצי"מ מ"ע מן מצרים תכו
התורה, ולכן תכוין בפסוק זה לקיים מצוה זו של זכירת יצי"מ בק"ש דשחרית 

 ובק"ש דערבית עכ"ל.
ומבואר דמנה ד' זכירות, היינו א' זכרון מעמד הר סיני ב' זכירת עמלק ג' זזכירת 

שיו בסידורים הדפיסו שש זכירות מעשה מרים ד' זכירת יציאת מצרים. ועכ
שהוסיפו זכירת שבת וזכור את אשר הקצפת. ובאמת בסידור עבודת ישראל 

 ובסידור שפת אמת הביאו רק ארבעה אלו. 
ולאידך גיסא בסידור אישי ישראל עם פירושי ודיני הגר"א ]ואינו מהגר"א עצמו 

ד א' וזכרת את ד' כי כידוע[ הביא מהחיד"א עשר זכירות, והיינו שהוסיף על אלו עו
הוא הנותן לך כח לעשות חיל ב' זכירת המן דכתיב וזכרת את כל הדרך וכו' ג' אם 
אשכחך ירושלים וכו' אם לא אזכרכי וכו' ד' הזכירה שהציל הקב"ה אותנו מבלעם 

 דכתיב עמי זכר נא מה יעץ בלק וכו' עכ"ד.
מו בספר שערי והא דהשמיט הרח"ו ז"ל את ששה הנותרים. ומה גם שהרח"ו עצ

קדושה חלק א' שער ד' כשמנה מצות עשה שאפשר לקיים האידנא לדעת הרמב"ם, 
כ' "לזכור בכל יום מה שעשה לנו עמלק כשאומר יהא שמיה רבא וכו' וכשאומר 
וקרבתנו מלכינו לשמך הגדול. ובמנין המצוות לדעת שאר מפרשים ולדעת הזהר כ' 

ובלילה, ב' לזכור בכל יום את יום  א' לזכור יציאת מצרים בפרשת ציצית ביום
השבת, ג' לזכור את יום אשר עמדת לפני ד' אלוקיך בחורב, ד' לזכור את יום אשר 
הקצפת את ד' אלוקיך במדבר, ה' לזכור מעשה מרים, הרי ששם באמת מנה ו' 
זכירות. וצ"ל דדבריו בשער הכוונות הם דברי רבו האר"י דס"ל שאדם אינו חייב 

, ואילו בשערי קדושה שהם דברי עצמו, שם לקט המצוות לכל רק בד' זכירות
הדעות, וע"כ יש בזה ו' זכירות. וד' הנותרות כנראה דס"ל דאינם חיובא, וציון בעי 

 דרישה רק לפעמים עי' סוכה ד' מא.
ולדעת הרמב"ם לא מנה בשערי קדושה אלא זכירה אחת והיא זכירת עמלק. 

לא מנה הר"מ, ועי' בזה באור שמח  יםיציאת מצר מצות זכירתדוהטעם פשוט 
כ' הרמב"ם סוף זכירה דשבת  ריש הל' קריאת שמע דיתכן דס"ל דאינו של תורה.

הל' שבת שהיא מצוה דקידוש, היינו בשבת או קצת קודם השבת, אבל לא בכל 
קרא דאת אשר הקצפת וכן  לא מנה הר"מ כלל, וכןעמידת מעמד הר סיני יום, 

 לא כ' אלו אלא לדעת שאר מפורשים.  , וע"כקרא דמעשה מרים
כ' בשמות כ' ט' שעיקר קרא דזכור את יום  לענין זכירת שבת ן,"ודעת הרמב

במגילה  ן הואאומרים, ]וכאי טעמא השבת לחייבנו לזכור את השבת בכל יום ומה
יתרו לעיל ד' ב. במשנה[, היום ראשון או שני בשבת ולא שם אחר לימי החול. ועי' 

נמי דעת הרמב"ן והוא בספר  זכירת מעמד הר סיני,והנה. ולענין ד הערה ד"ה 



 ליקוטי זית רענן

 קמג

                                                                                                     
המצוות ל"ת ב' ששכח הר"מ לדעת הרמב"ן שלא לשכוח מעמד הר סיני, והרי כ' 
הכי לעיל שהיא מרמ"ח מצוות להרמב"ן. אך בזה יש לתמוה דאינו ממנין "מצוות 

ר לך עשה" אלא הוא ממנין מצוות "לא תעשה" דהרי לא כתיב זכור אלא השמ
נמי דעת הרמב"ן דברים כ"ד ט' שתהא  וזכירת מעשה מריםמאוד פן תשכח וצ"ע. 

מזכיר זה בפה תמיד, וכן כ' עוד שם פסוק י"ז. והנה ברמב"ן שם לא ביאר קרא 
אך בספר המצוות סוף מצוה ז' ששכחה הרמב"ם לדעתו, דזכור את אשר הקצפת, 

כול בלבבך וכו' ולא ידעתי אם כ' וז"ל וכן עוד דרשו זכור את אשר הקצפת וכו' י
היא אזהרה למקציפים עצמן, כלומר לאנשי דור המדבר ואולי היא ]כצ"ל ולא 

הוצאת הרב שעוועל ז"ל, וכמעט מוכרח  פר המצוותכבדפוסינו: ואולם, כ"כ בס
הוא, או דצ"ל: או היא[ מצוה לדורות וכו' וכענין שהנביא מזכירם זכור נא עמי, 

ות עשה עכ"ל, הרי שהרמב"ן נסתפק בזה, ויותר נראה וא"כ ראוי למנותה למצ
דעתו שלא למנותה, שבפירוש התורה לא כ' כלום מזה על אותו פסוק. והמגילת 

זכירת יציאת  אסתר ס"ל דיש למנות גם קרא דזכור את אשר הקצפת. ולענין
בכל יום לא מצאתי להרמב"ן דברים, א"כ סתימתו כמפורש דמ"ע להזכיר מצרים 

 ל יום כדתנן ספ"ק דברכות.יצי"מ בכ
ורבינו במ"א סי' ס ס"ק ב' הוסיף בשם האר"י במקום אחר זכירת שבת ויכוון 
בוזכרתם את כל מצוות ד' ששבת שקולה נגד כל המצוות, גם הביא הזכירה דעון 
העגל וכ' דיכוון זה כשאומר "באהבה" לאפוקי דבאותו פעם לא היה באהבה. 

 הזכיר לרוב הפשיטות.וכנראה זכירת יציאת מצרים לא 
 אמור מעתה אלו הם השיטות שיש להזכיר אלו הזכירות בכל יום:

וכן  ג(זכירת מעמד הר סיני להרמב"ן האר"י והמ"א   ב(זכירת עמלק לכו"ע  א(
זכירת מעשה עגל לדעת המ"א  ה(יציאת מצרים  וכן  ד(זכירת מעשה מרים  

דעת האר"י המובא במ"א. וכן זכירת שבת לרמב"ן ו ו(הילקוט וספק ברמב"ן  
ובספר בעל הפרדס ]שהוא אחד מהספרים היחידים שנתן הגר"א הסכמתו עליהם[ 
להגה"ק הגרא"ל עפשטיין ז"ל מנה כל זכירות הנ"ל חוץ מזכירת מעשה עגל, אך 
כולם לא מנה בחשבון מצות עשה חוץ מזכירת עמלק וזכירת שבת בשבת בקידוש, 

 שלא מנה רק אלו. והטעם פשוט שהולך בשיטת הרמב"ם 
ויש לתמוה טובא על המשנה ברורה שהשמיט כל אלו הזכירות והרי הם מן התורה. 
ונ' דס"ל להמ"ב שאין זה כלל מה"ת בכל יום ]חוץ מזכירת יצי"מ[ שזכירת עמלק 

כי תצא ואכמ"ל, וכמוש"כ  ף פרשתחיובו פעם אחת בשנה ועי' חינוך ורמב"ן סו
ש ליזהר מאד עכ"פ בזכירת מעשה עגל ומרים ולפי"ז י ג"כ רבינו כאן בהדיא,

ומעמד הר סיני עכ"פ פעם אחת בשנה בשעת קריאתם בתורה או בשעה 
אבל  ]כמו פרשת זכור[,שמעביר אז את הסדרה דלא צריך זכירה מתוך הספר 

כל יום מאן דכר שמיה ]ושאני יצי"מ דכתיב "כל ימי חייך" ועי' ברכות יב:[, ע"כ 
ן המובחר או מדת חסידות, ואלו השמיט לרוב וכמוש"כ בנו אין כל זה אלא מצוה מ

בתולדותיו וסמך עצמו על הבאר היטב שהביאן, ואפי' לדעת הרמב"ן דזכירת 
מעשה מרים ומעמד הר סיני נחשב במנין התרי"ג היינו לכל היותר שיזכרם פעם 



 ליקוטי זית רענן

 קמד

                                                                                                     
 אחת בשנה כמעשה עמלק, אבל יותר מזה אין חיוב. ומ"מ נ' דיש בזה קיום מצוה
מה"ת עכ"פ, וכמוש"כ בעל הפרדס הנ"ל ]יום השבת[ דיכוון בקידוש על היין 
למצוה מה"ת אע"ג דכבר יצא בתפלה, מ"מ "זכור מקור הוא ואין לו שיעור וכל 
היום בכלל", א"כ ה"נ אף שבפעם אחת בשנה סגי לזכירת עמלק ועוד, מ"מ כל זמן 

השמיטם המ"ב וכנ"ל  שמזכירם יש בזה מצוה קיומית, אבל חיוב אין בו, ע"כ
]ויתכן דזה נמי הטעם דלא הזכיר לא האר"י ולא בעל הפרדס זכירת מעשה העגל, 
דהתם כתיב ]דברים ט כב[ זכור בשוא ולא בקמץ, ואין מוכח מקרא שיזכור תדיר, 
וכמוש"כ רש"י שמות כ ז דמה"ט כתיב זכור את יום השבת בקמץ דהיינו שיזכור 

ז"ל[ וא"כ בזכירת עגל י"ל דאפי' מצוה קיומית  תמיד ]ע"ש בהוצאת הרב שעוועל
אין כאן, ודלא כרבינו שהוסיף זה מדעתו. שו"ר בס"ד בארצות החיים להמלבים 
ז"ל ]ורמזו הוא כאן בפירושו עה"ת[ סי' א' בארץ יהודה ס"ק ד' האריך קצת בזה 
וסיים "שמן התורה אין חיוב לזכור בזה רק מעשה עמלק ורק פעם אחת בשנה, 

שאר הזכירות אין צריך רק לזכרם בלב, ודברי האר"י ז"ל הם רק למצוה אבל 
בעלמא" עכ"ל, ]ופשוט שלא דיבר מזכירת יצי"מ[ וטעמו דלא קיי"ל כספרא זה, 

סי' י"ג אי קיי"ל כספרא הזה. אבל אפי' קיי"ל כהספרא וף ועי' נמי בשאגת אריה ס
 וכדעת הרמב"ן מ"מ מה"ת בפעם אחת סגי וכנ"ל.

העיר מדברי הטור בסי' מ"ז בברכת אשר בחר בנו וכו' על התורה, כ' וז"ל עוד יש ל
ויכוין בברכתו על מעמד הר סיני, אשר בחר בנו מכל הגוים וקרבנו לפני הר סיני 
והשמיענו דבריו מתוך האש ונתן לנו את תורתו הקדושה וכו' וכ' הב"ח דקשיא ליה 

בירך אשר קדשנו במצוותיו,  להטור דלא מצינו שתי ברכות בענין אחד והרי כבר
ותי' דברכה ראשונה ככל ברכות המצוות וכו' אבל ברכה זו הודאה על שנתן לנו 
תורתו כלי חמדתו מתוך האש וכו' ולפי שהזהיר בתורתו שלא נשכח מעמד הר סיני 
וכו' פן תשכח את הדברים וכו' לפיכך צריך לכוון בברכה זו השניה להודות לו 

ני וכו', ומשמע דמצד איסור שכחה דמעמד הר סיני קאתינן יתעלה על מעמד הר סי
עלה, הרי מפורש בטור כדעת האריז"ל. אך נראה דאינו מצד שלא נשכחהו בכל 
יום, דהרי אינו אומר ברכה זו רק כשלומד, ויש סוברים דבלא ישן אינו חייב 
בברכת התורה, ]גם ק' מנשים שאינם צריכים ללמוד וא"כ גם ברכה"ת אינם 

ייבות אז, ולכאורה באיסור שכחת מעמד הר סיני גם הם בכלל ככל ל"ת מחו
שבתורה ]וכדתנן בקידושין ד' כט.[, גם ק' דכתוב בתורה איסור שכחה וסיים הב"ח 
ב"הודאה", היינו ברכה וזה מנלן, וע"כ דאין כוונת הב"ח לומר שהפסוק מחייב 

ה על מעמד הגדול בכל יום, אלא דיש איסור שכח ר סיניאותנו לזכור מעמד ה
והקדוש הזה, שהוא יסוד התורה ששמענו אז גם אמיתת נבואת משה רבינו 
וכמוש"כ הרמב"ם הל' יסוה"ת פ"ח ה"א ]ועוד דברים[, ע"כ חייבו חז"ל על זה 
חיוב הודאה, ]וממילא גם לא נשכח[, אבל אין ברכה זו נובעת ממש מקרא דהשמר, 

]מדרבנן[ להודות על אופן נתינתה,  אלא הוא מענפי מצות לימוד התורה, שצריך
ואינו נוגע ממש לענינינו אם צריך לזכור מעמד הר סיני בכל יום. ולפי"ז באמת 
אינו מוכח מש"כ הב"ח "שהזהירנו" מלשכח וכו' די"ל כדעת הרמב"ם דאין זה 



 ליקוטי זית רענן

 קמה

שבת והלכות ע"ז והלכות נגעים והלכות מגילה
ז

עכ"ל, ולא ידעתי מה  

נשתנה הלכות אלו משאר הלכות
ז

י על , לכן נ"ל כמו שכתבתי, דלא קא

 הלכות, רק על המעשים כמו שכתבתי לעיל

                                                                                                     
איסור כלל, ומ"מ מצד חשיבות התורה ונתינתה חייבו חז"ל ברכה זו, להודיע 

בותה, שאינה כשאר חכמות ח"ו וק"ל. ]וגם על זה יש לתמוה להלומד התורה חשי
ס"ק ב' שקיצר בזה והשמיט כל ענין זכירת מעמד ה"ס ע"ש גם וף על המ"ב שם ס

הלבוש סוף סעיף ו' העתיקו, אך גם הגר"ז השמיטו. ויתכן דס"ל דהטור אזיל 
איסור בשיטות הרמב"ן דיש איסור שכחה על זה ואנן קיי"ל כהרמב"ם, דאין על זה 

 שכחה, וע"כ אין צריך לכוון זה, אבל אינו מוכרח וכמוש"כ לעיל[.
עוד מצאתי במנ"ח מצוה תר"ג דייק מהרמב"ם מלכים ה ה שכ' "ומצות עשה לזכור 

מעשיו הרעים ואריבתו כדי לעורר איבתו" וכו', דמשמע דהוא כמו השש  תמיד
ימה, הרי כ' הר"מ סי' א'[. אך תיש מצוות התמידיות ]המובאים בביאור הלכה ר

באותה הלכה דזכור הוא בפה, וכי כל היום ולעולם יזכור מעשה עמלק. וע"כ נ' 
 שלא בשעהכוונת הר"מ שהוא נוהג בין בשעת מלחמה, בין בשעת שלום, דאף ד

שייך ללחום בו מאיזה סיבה, מ"מ מצות זכירה נוהגת לעולם, כדי שתהיה שנאתו 
שנלחם בו, אבל אין כוונתו לכל רגע, וא"כ  בלבנו כדי שאם יהיה אפשר ללחום בו,

 שוב י"ל דסגי בפעם אחת בשנה או כיו"ב, ]ועי' בספר המפתח הרבה ציונים בזה[.
עוד מצאתי חידוש בזה בחינוך מצוה ש"ל במצוה דלמנות היובלות שכ' דכל התורה 
תלויה בפירושה על פי קבלת חז"ל וז"ל מצינו בתורה דכתיב בענין עמלק זכירה 

מרים זכירה וכתיב ג"כ זכירה בענין יציאת מצרים ועל זכירת יצי"מ  דבר לוע
באתה הקבלה לעשותה בפה וכמשאז"ל בברכות אמת ויציב דאורייתא ושאר 
הזכירות די לנו בהם בזכירת הלב לבדו השגחתינו על הדברים עכ"ל, וק' מנא ליה 

כן החינוך מצוה דבשאר זכירות בזכירת הלב סגי, הרי אי' כאן בילקוט להיפוך ו
תר"ג כ' להדיא דבעי זכירה בפה, ואולי דכוונתו דיצי"מ בעי זכירה בפה בכל יום, 
אבל בשאר דברים סגי בפעם אחת בשנה או בחייו ]ע"ש במצוה תר"ג[, אבל לא 

כן מלשונו, ועוד דשאני התם דכתיב ביצי"מ למען תזכור את יום צאתך  שמעמ
 מאמי"צ "כל ימי" חייך וצ"ע. 

 בפירושיהםה דברי הבית אהרן כתובים בשני ראשונים והם הראב"ד והר"ש הנ ז[
הספרא כאן, אשר לא היו לפני רבינו המ"א, ואם היו לפניו בודאי לא היה דוחה על 

אותם מחמת קושיא. וז"ל הראב"ד פירוש הלכות שבת וכו' הלכות נגעים וכו' 
בינו אינו מובן כ"כ הלכות מגילה ובר"ש הוסיף הלכות עבודה זרה. ומה שהק' ר

דאף דמצוה ללמוד כל התורה כולה מ"מ באלו יש מצוה מיוחדת שהזהירה תורה 
בה בייחוד, ללמוד הלכות אלו בל יעבור לשכוח אותם, ויבא לעבור עליהם. ובר"ש 
הוסיף עוד וז"ל אי נמי כגון ושננתם לבניך שתקבע זמנים להיות קורא בתורה בכל 

אחרים בין לפי' הראשון בין לפירוש האחרון עכ"ל, אלו הענינים, ומאלו נלמד ל
ואינו מובן דהרי זה הוא החידוש דיש ללמוד במיוחד אלו. וצ"ל דס"ל דאין אומרים 



 ליקוטי זית רענן

 קמו

 -בחקותי ג  -

 

 ]כו ה[ ואכלתם לחמכם לשבע

ואכלתם לחמכם לשבע, אצ"ל שיהא אדם אוכל הרבה  ילקוט רמז תרעב:

ושבע, אלא אוכל קמעא ומתברך
א
 במעיו וכו' 

 זית רענן:

קשה מאי שנא לעיל בפרשת בהר
א

דפירש ר' יודא אוכל "הרבה" ושבע.  

ם כתיב ונתנה הארץ "פריה" ואכלתם לשבע, ומיני פירות כשאוכל וי"ל דהת

                                                                                                     
בזה ג' כתובים הבאין כאחד ואין מלמדין ]וכמוש"כ השג"א הנ"ל[ אלא הוא גילוי 

ש מילתא על כל התורה ועדיין צ"ע. אך מהראב"ד נ' כמשמעות הבית אהרן שי
מצוה מיוחדת בלימוד אלו ההלכות. ולמדנו דמס' שבת ע"ז נגעים מגילה יש להם 
עדיפות בלימודם על אחרים ובאמת משמע יותר כפירוש זה, דהרי לא בא דבר זה 
בספרא אלא דרך גררא וכיו"ב מאת בחוקותי וכו' שתהיו עמלים בתורה, ואם 

א, הרי כל התו"כ הכוונה לזכירה בעלמא בפה, א"כ תימה למה נקט אלו דוק
והמכילתא מלאים מכיו"ב דמצד פסוק אחד הייתי אומר כך ומפסוק שני לומדים 
שהאמת הוא כך, א"כ מאי שנא דנקט אלו ואיזה חידוש יש כאן, אך למש"כ 
הראב"ד דאיירי לענין לימוד התורה א"ש דכמו דכאן מבואר ענין עמלים בתורה, 

דאף דמעלת לימוד בפה הוא בכל לימוד  כך רואים התם ענין לימוד בפה. ולפי"ז נ'
וכדאי' בעירובין ד' נד., מ"מ באלו הלכות יש ענין מיוחד ואם יעיין בהם בלב אינו 
יוצא מצות זכירה על ידי לימודם. וצ"ע דלפי"ז יתחייבו גם נשים בלימוד נגעים 
ע"ז מה שלא שמענו. ואולי זה הוא שהוסיף הר"ש מקרא דושננתם לומר דאין זה 

מחודשת, אלא הם נכללים במצות ת"ת, והוא רק דין קדימה במצות ושננתם,  מצוה
וע"כ נשים פטורות. ]ועי' ירושלמי מגילה פ"ב סוף ה"ד וזכרם לא יסוף מזרעם 
מכאן שקבעו להם חכמים מסכת, ופירש בקרבן עדה שיהגו וילמדו בה תמיד, וק' 

צריך מסכת מיחדת על  דלעיל מבואר דהוא מצד זכירת עמלק. וי"ל דאי מצד זה לא
זה, קמ"ל דימי הפורים לעולם לא יעברו וע"כ הוא חשוב ונוגע לעולם, ע"כ יש 

 בזה מסכת מיוחדת[.
א[ אי קיי"ל כהספרא הזה ב[ את"ל סוף דבר הוא שיש בזה כמה ספיקות ושיטות 

דקיי"ל כן איזה זכירות הם מ"ע ג[ הזכרתם בכל יום בודאי אינו חיוב רק מצוה ד[ 
 התו"כ אי הכוונה לזכור המעשה או ללמוד ההלכות פירוש

 
 בחקתי ג



 ליקוטי זית רענן

 קמז

הרבה מתעדן בהם
ב

, משא"כ כאן דכתיב ואכלתם "לחמכם" לשובע, 

 וכשאוכל הרבה אין מתעדן בכך

 

 -במדבר  -

 
 ]ד יח[  אל תכריתו את שבט הקהתי

זה שאמר הכתוב אל תגזול דל כי דל הוא אמר ר' לוי זה  ילקוט רמז תרצה:

שהוא נכנס עם הפרפרת, לא יאמר אדם יש לפני אגוזים ותמרים התורמוס 

עליהם אני מברך ומניח את התורמוס, אמר הקב"ה אל תגזל דל כי דל הוא 

 ]וכו'[

  זית רענן:

קשה דהא תורמוס מין קטניות כדריש כלאים, וברכתו ב"פ האדמה, ופליגי 

ה לא יברך בא"ח סי' רי"א, י"א ב"פ העץ קודם וי"א שהן שווים, וא"כ למ

ברישא על האגוזים והתמרים. ועוד דהלשון משמע שהאגוזים חביבים עליו, 

ועוד אם אינו חפץ לאכול התורמוס למה יברך עליו. וי"ל דבאמת מיירי 

שרוצה לאכול התורמוס ג"כ, אלא שס"ל אם יברך בפה"א על עץ יצא, 

ברך וא"כ כשיברך על התורמוס בפה"א לא יוכל לברך על האגוזים, ואם י

ברישא על האגוזים ואח"כ על התורמוס נמצא גורם ברכה שאינה צריכה, 

ולכן ירצה להניח התורמוס שלא לאכלו כלל, לכן אמר אל תגזל דל כי דל 

הוא, דבאמת אע"ג דקיי"ל בירך על פרי העץ בפה"א יצא, ה"מ בדיעבד, 

 אבל לכתחילה יברך על כל מין ומין כראוי כמ"ש רש"י בברכות ד' מא.

 

 -נשא  א  -

 

                                                                                                     
ה עי' מש"כ רבינו בפ' בהר שם, ולכ' הדברים סותרים ז ב[עי' לעיל בהר כה יט   א[

דכאן משמע כפשוטו שאוכל מהם בפעם אחת הרבה, והתם מבואר שהכוונה  את זה



 ליקוטי זית רענן

 קמח

 ]ה ג[ מזכר ועד נקבה תשלחו

מה מצינו במטמא מקדש שלא ענש אלא גדולים וכו' אף  ילקוט רמז תרצו:

כאן לא הזהיר אלא גדולים ת"ל מזכר
א

ועד נקבה תשלחו אחד גדולים ואחד  

 קטנים במשמע

 זית רענן:

וא"ת הא קיי"ל קטן אוכל נבילות אין ב"ד מצווין להפרישו. וי"ל דשאני 

שמא יטמא את אחרים, בית אהרן. וקשה דהא אחרים יוכלו לשמור הכא 

עצמן שלא יגעו בו, תדע דהא טמא מת מותר במחנה לויה ולא חיישינן שמא 

יטמא אחרים
א

. לכן נ"ל דקטן בעי שילוח דלא עדיף מכלים טמאים 

 שהגדולים מצווין לשלחם מן המחנה

 

 -נשא  ב  -

 
 האדם ]ה ו[ איש או אשה כי יעשו מכל חטאות

איש או אשה כי יעשו שחשבו לעשות ולא  ]מספרי זוטא[:רמז תשאילקוט 

עשו
א

 

 זית רענן:

וברבה
א

מסיים ללמדך כיון שמחשב אדם לחטוא כאילו מועל במקום.  

וקשה הא אמרינן פרק קמא דקידושין ]ד' לט: מ.] שאין הקב"ה דן על 

על לאו  המחשבה כמעשה כי אם בעבודה זרה. וי"ל דגבי גזל שאני דעבר

                                                                                                     
 שאוכל הרבה פעמים מהם

 נשא  א
לח הקטן ממחנה שכינה שמא יטמא שם לא הבנתי דכוונת הב"א שצריך לש א[

אחרים, ויהיו עוברים איסור, אבל טמא מת שמותר במחנה לויה מה בכך שיטמא 
אחרים הרי גם הם מותרים להשאר שם, ולא מצינו שניחוש שמא ילך אח"כ 

 בטומאתו למחנה שכינה



 ליקוטי זית רענן

 קמט

דלא תחמוד כמ"ש בחו"מ סי' שנא
ב

, אי נמי דס"ל כבית שמאי דבשליחות יד 

חייב על המחשב כמעשה כדאי' סוף פרק ג' דבבא מציעא
ג

 

 -נשא  ג  -

 

 ]ו כג[ כה תברכו

אתם ולא זרים. עי' היטב במגן אברהם סי' קכח ס"ק  ופרש"י כתובות כד:

א'
א

 

                                                 
 נשא  ב

וד, צ"ל שנט והוא בסעיף י'. ולכאורה לאו דוקא לא תחמ ב[פרשה ח אות ה   א[
שבזה אינו עובר עד שעשה מעשה, שלקחו ממנו אף ששילם ממון, אלא הכוונה על 
"לא תתאוה" שבזה עובר אפי' במחשבה לקחתו. אבל ק' א"כ אין זה "שיעשו", 
אלא שכבר עשו שעברו על לא תחמוד, וצ"ל דמ"מ לא עשו מעשה, ואה"נ 

א. אך לשון דהחידוש דיש דין ווידוי גם על איסור לאו שהוא במחשבה בעלמ
המדרש ק' "כיון שמחשב אדם" וכו', הלא זה הוא לאו מן התורה. ולכ' י"ל דאיירי 
בנתכוון לאכול בשר חזיר ועלה בידו בשר טלה וכן כל כיו"ב, דצריך כפרה כדאי' 
בקידושין ד' פא: וא"ש נמי שיעשו ולא עשו היינו איסור, ולפי"ז החידוש יותר 

 ק"לגדול, ומובן יותר לשון המדרש ו
ד' מג:. שו"ר בספר הזכרונות להגה"ק ר' צדוק הכהן ז"ל במ"ע של תשובה  ג[

]עמוד קס[ כ' על דברי הילקוט כאן דפשוט דצ"ל "ולא" שחשבו לעשות, היינו 
אפי' במחשבת ע"ז דנחשב ודבמחשבה א"צ להתוודות, והטעם דלא נחשב לעבירה, 

ה, דמחשבה מוציא מידי לעבירה, מ"מ אין צריך וידוי בפה, וסגי בהרהור תשוב
מחשבה עכ"ד. ודבריו צ"ע חדא דמהמדרש הנ"ל מבואר להיפוך, עוד צ"ע דמתודין 
באל חטא על הרהור הלב ועל אימוץ הלב, הרי שגם על חטא הלב צריכין וידוי, 
ודוחק לומר, דבאמת על אלו אין חיוב והוא רק רשות, וע"כ דבאמת מהני הרהור 

נ"ח מצוה שסד, כדאי' בקידשוין מט: דנחשב על תשובה לכל עבירות כמוש"כ במ
ידי הרהור תשובה כצדיק אף שעבר כל עבירות, ומ"מ מצות תשובה צריך דוקא 
וידוי, ולא מצד להוציא מידי עבירה דלזה סגי אפי' לגבי מעשה בהרהור וכנ"ל, 
אלא קיום ואופן מצות תשובה הוא דוקא בוידוי בפה, כי זה צורת מצות וידוי לכל 

 רה שתהיה, וכדעת רבינו כאן, שכנראה לא היה לפני הגאון הנ"ל.עבי
 נשא  ג

אציין ואעיר בקצרה: א[ עי' משך חכמה כאן, ועי' תוס' הרא"ש בשבת קיח:  א[
וכ"מ במאירי שם. ב[ ועי' חכמת שלמה במ"א הנ"ל, שהק' א"כ למה לא יכול ר' 

שהיא בכלל ישראל, יוסי לשיטתו דס"ל נשים סומכות רשות, לברך. ונ' דרק אשה 



 ליקוטי זית רענן

 קנ

 -בהעלותך  א  -

 

                                                                                                     
]וסופה להנשא לאיש[ יכולה לברך, משא"כ ישראל אינו בכלל כהן ]ואין סופו 
להיות טפל לו, ועי' רמב"ן ור"ן קידושין ד' לב.[. ומה שחילק בין מעשה לדיבור, 
לכאורה כן הוא מפורש במ"א סי' רצ"ו ס"ק יא לענין הבדלה ע"ש. ג[ וע"ש 

ור מצוה אינו עובר בבל תוסיף, דלא נקרא בהגהת ח"ס ונ' כוונתו דכשם שבהיד
"הוספה" רק הידור להעיקר, וכהעיקר דמי, ה"נ לא נקרא "ולא זרים" אלא טפל 
הוא ל"אתם" כיון שיש בזה הידור, דברוב עם הדרת מלך. ועי' היטב חי' ח"ס 
כתובות כד:. ה[ ועי' מקור חיים להחו"י. ו[ ובחי' אגדות למהר"ל בשבת שם כ' 

ין רק כהן אחד והוא עלה לפטור הציבור. וצ"ב ונ' דכוונתו כהחרדים דאיירי כשא
בטל מהם י האי גונא הובא בהרע"א ובביה"ל שם דגם הציבור בכלל הברכה, ובכ

מצוה זו. שו"ר כעי"ז בהפלאה שם בפירוש דברי התוס' גופא עש"ה. ז[ ועי' מור 
איסור עשה, הלא"ה ועושה מצוה ואז איכא וקציעה שפי' דע"י הברכה נחשב למכוון 

ה"ל כקורא בתורה ואין בו איסור וכזה כ' במ"ב ס"ק ג' עש"ה ובביה"ל. ח[ אך במש"כ 

במ"ב ובביה"ל שם דלמ"ד מצוות אין צריכות כוונה צריך לכוון להדיא שלא לצאת יל"ע 

דלסברא הידוע והובא בקובץ שיעורים ח"ב סי לג ס"ק ב' דלענין לעבור על בל תוסף 

"כ דעובר אפי' אם מכוון שלא לצאת, דסו"ס יש כאן מעשה המצוה, א"כ דלמ"ד מצות אצ

ה"ה דכאן מיקרי "אתם ולא זרים". אך יש לחלק דלענין בל תוסף תלוי במעשה המצוה, 

וע"כ למ"ד מאצ"כ אסור אפי' במכוון להיפוך, אבל לענינינו דכתיב כה תברכו וכו', היינו 

א כוונה, ולא ישראל אפי' בכה"ג, אבל במכוון אתם כהנים תעשו המצוה, ולמ"ד זה אפי' בל

להיפוך, שאתם לא תקיימו המצוה, א"כ גם הזרים מותרים לברך באופן זה, וע"כ במכוון 

ממה דהובא בתו"ת כאן בשם הגר"א דלא  כם אחדלהיפוך אין איסור זה. ]ושמעתי ראיה מח

סוף עליות אליהו ד"ה בירך בב' ידיו דהוא רק בכהנים ע"ש, ושו"ר שכן הוא נמי מדוייק ב

בשנת תקנ"ח עיוה"כ "וישלח ידו וישא על ראש בנו וכו' ויברך אותו וכו'", והעיר דהרי 

הגר"א בסי' תרנא ס"ה כ' דלכו"ע מהני היפוך כוונה, א"כ ה"נ יכוון להיפוך, אע"כ דלא 

דהגר"א לא בירכו כלל בברכת כהנים ר"ל יברכך  ה אינומהני היפוך כוונה. אמנם נ' דז

כו', ואעפ"כ ס"ל דאין לברך חבירו בב' ידים, דעצם נשיאת כפים הוא רק בכהנים וכ"כ ו

בתו"ת הנ"ל, ומסתבר דאין בזה איסור עשה דאתם ולא זרים, רק אינו ראוי ]וצ"ב[, וע"כ 

גם כשמכוון להיפוך לא מהני. ובענין זה עי' בספר נוהג כצאן יוסף הל' שבת אות כג דזקנו 

יך לברך בב' ידיו והוא חולק וס"ל דוקא ביד אחת ועי' 'גנוזות הגר"א' היוסף אומץ ס"ל דצר

כאן[. ט[ ומש"כ עוד בתו"ת שהגירסא נשתבשה ובמקום "שאיני כהן" צ"ל "שאיני כדאי" 

שכן הוא בהקדמת רבנו ירוחם, פשוט שאין דוחין גירסות כל הראשונים מגירסא אחת גם 

ין אחר רוב גם בזה כידוע, ואם נשתבש דבר, בדקדוקי סופרים אין זכר לזה, ואדרבה הולכ

 נשתבשה הגירסא ברבינו ירוחם, ואכמ"ל.

 בהעלותך א



 ליקוטי זית רענן

 קנא

 ות]ח  א[  יאירו שבעת הנר

יאירו שבעת הנרות, שומע אני שיהיו דולקים  ד"ה דבר:רמז תשיט ילקוט 

 לעולם, ת"ל מבערב עד בקר וכו'

 זית רענן:

יכבה.
א

פירוש כשיבא היום יכבה הנרות, הא כיצד יאירו שבעת הנרות  

מערב עד בקר, דהיינו שיתן להם שמן שיאירו מערב ועד בקר, בית אהרן 

ות הנרות, ובזה מיושב מה שהק' הרב בית וכו'. ומשמע מכאן שאסור לכב

יוסף
ב

שהרי הנס של חנוכה לא היה אלא ז' ימים שהרי היה בו להדליק יום  

אחד ולמה קבעו ח' ימי חנוכה. ולפי מה שכתבתי אתי שפיר, שהיה בו חצי 

לוג שמן לכל נר, דהיינו להדליק לילה אחת, ולמחרת דלקו עוד והיו אסורין 

קין ח' ימים וח' לילות, נמצא שהיה הנס ח' ימיםלכבות אותם, והיו דול
ג

 

 

 -בהעלותך  ב  -

 
 ]י  ט[ והרעתם בחצצרות

ז"ל המגן אברהם סי' תקעו כ' הרמב"ם מצות עשה מן התורה לזעוק ולהריע 

בחצוצרות על כל צרה שלא תבא שנאמר והרעתם בחצוצרות וכו' ואני תמה 

לא מדאורייתא מצוה לתקוע למה אין אנו נוהגין לתקוע בעת צרה וכו' מ"מ ה

בלא תענית
א

 

                                                 
 הקו' המפורסמת ריש הל' חנוכה   ב[אצלינו ליתא מלת "יכבה" וצ"ע   א[
 תירוץ מחודש, ומשמע דלא הדליקו כלל מחדש כל הח' ימים וצ"ע בזה ג[

 בהעלותך ב
"ל כתב ליישב דכיון דכתיב "בארצכם" אינו ובנתיב חיים לבעל קרבן נתנאל ז א[

נוהג אלא בארץ ישראל. ויש להעיר דלעיל ויקרא כב כד לענין סירוס כתוב 
"ובארצכם לא תעשו" ובתו"כ שם מביא לחד מ"ד ריבוי שנוהג גם בחו"ל, ולבן 
חכינאי אין ריבוי, וכ' בהגר"א כיון דהוא חובת הגוף פשיטא דנוהג גם בחו"ל, והכי 

מבואר בשבת קי:, וכ"ה בשאלתות הובא שם בתד"ה ת"ל, וכ"כ רש"י קיי"ל כ
ס"ה סי"א ]וכן יש לפרש כוונת הרמב"ם אי"ב  עעה"ת עש"ה, וכ"כ הלבוש אה"

פט"ז ה"י ע"ש וק"ל, אך בקרית ספר כ' דילפינן ליה מקרא[, עכ"פ דעת רוב 



 ליקוטי זית רענן

 קנב

                                                                                                     
ת קרא לרבות חו"ל כיון שהוא חוב א צריךהמפרשים דאע"ג דכתיב בארצכם, ל

 הגוף, א"כ ה"נ לענין תרועה ביום צרה.
ובפרשת עקב ]ח י[ הק' בתורה תמימה, כיון דכתיב ואכלת ושבעת וברכת את ד' 
אלוקיך על הארץ הטובה אשר נתן לך, מנלן דחייבים לברך בהמ"ז בחו"ל ]ע"ש 
וצ"ע מש"כ מקידושין לז: אדרבה זה קו' הגמ' דל"ל קרא דוכי  יביאך, דכיון דהוא 

וף נוהג בכל מקום[. והנה הרמב"ן כ' שם "וטעם על הארץ הטובה חובת הג
שתברכהו בכל עת שתשבע, על השובע ועל הארץ שנתן לך שינחילנה לך לעולמים 
ותשבע מטובה והנה חיוב המצוה הזאת בכל מקום", כוונתו ד"על הארץ", אין 

קרא, פירושו "בתוך" הארץ, אלא על שקבלנו הארץ, על נתינת הארץ וזה פשטא ד
והרי מכאן ילפי' ברכת הארץ, ברכות מח:, הרי דהפירוש בשביל הארץ, וכן מוכח 
בתרגום יונתן כאן, וכן מוכח ממש"כ רש"י ברכות כ: די"ל דנשים בבהמ"ז רק 
מדרבנן דלא נטלו חלק בארץ, וע"כ הפי' כנ"ל, דאי הכוונה בתוך הארץ, הרי 

ענין בהמ"ז לכאן. ]אך קצת חייבים בכל מצוות התלויות בארץ וק"ל, א"כ אין 
מהרמב"ן דאי "על הארץ" הפירוש כפשוטו דהיינו בתוך הארץ, היה ק' למה  שמעמ

 נוהג בהמ"ז בחו"ל, ולהנ"ל זה צ"ע[.
ובדברים כא כג לענין הלנת המת דכתיב ולא תטמא את אדמתך עי' ברמב"ן דרק 

מ בדבר ע"ש, בא"י עובר בלאו זה, ואילו בחו"ל עובר רק משום לא תלין וכמה נ"
שאני התם דכתיב להדיא שלא תטמא את א"י באיסור זה ובחו"ל אין באיסור זה רק 
לאו אחד, אבל לאו אחד מיהא עובר, וא"כ אינו סותר את הכלל דחובת הגוף נוהג 
בכל מקום, דלא תטמא אינו לאו אחר ממנין התרי"ג, אבל בהנהו דלעיל אי נימא 

לל, ע"כ דלאו דוקא הוא ולא אתא למעוטי דלאו זה נוהג רק בא"י, סותר את הכ
חו"ל. ]והוא כעין דכתיב לענין עריות סו"פ אחרי "ותטמא הארץ" וכו' והאריך שם 
הרמב"ן דעיקר כל המצוות בא"י, ולענין הלנת המת גילתה תורה, שיש בא"י ענין 

 מיוחד ממש ויש נ"מ בדבר[.
וב ישראל ולא על קהלה ועי' פמ"ג כאן שכ' די"ל דקרא לא איירי אלא בצרה על ר

אחת ומשו"ה אין מריעין האידנא. והנה ברמב"ם ריש הל' תענית לא משמע כן שכ' 
בה"א כגון בצורת ודבר או ארבה וכ' על "הצבור", ולא רוב ישראל וכן משמע 
בה"ו ע"ש, וכן בספרי כאן שדפון וירקון ואשה מקשה לילד וספינה המטרפת בים 

ם על כל צרה וצרה שלא תבוא על הציבור, והרי מניין ת"ל על הצר הצורר אתכ
ספינה טורפת אינה צרה על כל ישראל, אלא ע"כ יש בה עשרה מישראל שהם 
ציבור ]ואשה המקשה לילד צ"ל דאיירי באשת נשיא וכיו"ב שנחשב לצרת רבים, 
אך א"כ נימא דספינה המטורפת, איירי כשנמצא המלך או כיו"ב בתוכה[, ומ"מ 

הרמב"ם דלא איירי בצרת רוב ישראל. ובאגרות משה או"ח סי' משמעות הספרי ו
קסט כ' ע"פ דברי הריטב"א ]והוא בתענית סוף ד' יב:[ דאין לנו חצוצרות, וק' והרי 
אפשר לעשות, וכ' דהכוונה דצריך חצוצרות של מקדש, אשר בהם תוקעים 

' מ"מ ריש לקרבנות כבפסוק י', וע"כ אינו נוהג בזה"ז, אך המ"א הק' להשיטות ]עי
 הל' תענית[ דבגבולין אפשר בשופר, וע"כ שפיר הק'. 



 ליקוטי זית רענן

 קנג

 -בהעלותך  ג  -

                                                                                                     
ובערוך השולחן כאן כ' דכיון דקרא דקרבנות דבסמוך איירי בזמן המקדש, וכן 
קרא דוכי תבאו מלחמה בארצכם, ש"מ דגם פסוק זה איירי דוקא בזמן המקדש. ונ' 

ית וכו' ואם הב ראיה לזה מלשון החינוך מצוה שפ"ד שכ' דנוהגת מצוה זו בזמן
עברו הכהנים ולא תקעו בשעת הקרבן וכן אם לא תקעו בעת הצרה ביטלו עשה זו, 

ולפי זה יתיישב מש"כ הרמב"ן  .משמע דכל המצוה אינה נוהגת אלא בזמן הבית
בסה"מ דקרא דלעבדו בכל לבבכם שפי' הרמב"ם לתפלה שהיא מה"ת כ' הרמב"ן 

היא "מצוה לעת הצרות שנאמין ]מ"ע ה[ בסו"ד שהיא מדרבנן, ואם הוא מה"ת 
שהוא יתב' ויתעלה שומע תפלה והוא המציל מן הצרות בתפלה וזעקה עכ"ל, וכ' 
במגילת אסתר, שעל זה כבר נצטוינו בתרועת חצוצרות ועוד כי בזה הפסוק לא 
נזכרו חצוצרות ומנא ליה ליתן את האמור של זה בזה עכ"ל, ואי נימא דקרא דידן 

קיים לק"מ כמובן, ומש"כ דאין נזכר כאן חצוצרות, נ'  אינו אלא בזמן שבהמ"ק
דלק"מ דאה"נ הם שני ענינים, דקרא דכאן הוא מצוה מה"ת להעיר בחצוצרות, 
אבל התפלה לא כתובה שם, ויש נמי חובת התפלה בעת צרה, וזה נלמד מקרא 

ל לבבכם, והיא מצוה לעולם גם בזה"ז, ובזמן הבית נתוסף דבר, להטעים כדב
בחצוצרות. ואפי' אם נימא דמצות חצוצרות נוהגת בזה"ז מ"מ התפלה  תפלה זו

בעת צרה אינו מצד קרא דכאן אלא מצד קרא דלעבדו בכל לבבכם. ובזה מובן מה 
שהק' שם בקנאת סופרים דה"נ צריך להתפלל אליו בכל יום שהכל בהשגחתו, ומה 

עת צרה חייבה בין זה לזה. ונ' דלק"מ דהרי החילוק מבואר בתורה גופא, דרק ב
תורה חצוצרות, וע"כ כמו שביאר החינוך כאן באורך שזה מעורר הכוונה, ומ"מ 
א"צ זה בכל יום, וע"כ דלא חייבה תורה את איכות התפלה בכל יום מה שחייבה 
תורה בעת צרה ]שהתפללו אז תפלת נעילה, ויש לנו בתפלת נעילת יוה"כ שלנו 

כן לשיטת הרמב"ן אין חיוב תפלה קצת מושג מתפלתם הרמה הזו וק"ל[, וכמו 
זיעה, במה"ת, בכל עת, רק התפלה בעת צרה אשר לפני ד' ישפוך שיחו ברתת ו

ולא כן בכל יום, ותפלה בגדר זה לא שייך כלל בכל יום, והוא שדייק הרמב"ן שכ' 
בתפלה "וזעקה". ועוד נ' דלשיטת הרמב"ן דקרא דלעבדו בכל לבבכם אתא לעת 

להדיא בחינוך סוף מצוה תלג "ומי שצר לו ולא  ו הואחיד, וכצרה הוא אפי' בצרת י
קרא אל ד' להושיעו ביטל עשה זו לדעת הרמב"ן", וקרא דכאן פשוט דאינו אלא 
בצרת רבים, וכמוש"כ לעיל, וא"ש קו' ראשונה של המג"א הנ"ל. ]ובמ"א סי' קו 

 ע"ש[.ס"ק ב כ' הא דמצוה להתפלל בעת צרה בשם הסמ"ק, והוא בריש מצוה יב 
עוד כ' בעה"ש כיון דהתקיעות בסוף הברכות המיוחדת שאין נוהגות עתה כבר 
נתבטלה המצוה בשב ואל תעשה עכ"ד. ולא מסתבר, דכמו בשופר אע"ג דתיקנום 
על הברכות, מ"מ לא ביטלו המצוה שלא על הסדר, וכן בקידוש על היין, וכן 

לל עכ"פ תפלה קצרה, בתפלה גופא, אם לא ידע נוסחת שמונה עשרה יצטרך להתפ
 וה"נ לא ביטלו מ"ע מה"ת מחמת נוסחת חז"ל.



 ליקוטי זית רענן

 קנד

 
 ]י  י[ וביום שמחתכם

וביום שמחתכם אלו שבתות ד"ה וביום ]מהספרי[: רמז תשכהילקוט 
 א

 זית רענן:

דאית להו לישראל שמחה ותענוג, תוקעין על כל הקרבנות, בית אהרן. 

אומרים ולא מצינו שבתות שנקראו יום שמחה, דהא מהאי טעמא אין אנו 

בהפטרה דשבת לשון ולשמחה. ולי נראה דדריש מדכתיב "וביום" אפי' 

בשבת, וכן הוא לקמן בספרי זוטא
א

 

 -בהעלותך  ד  -

 
 ]יא  ו[ בלתי אל המן עינינו

וחכמים אומרים המן היה משתנה לישראל לכל דבר  ילקוט רמז תשלג:

ל בלתי אל שהיו רוצים אלא שלא היו רואים בעיניהם אלא מן, שנאמר אין כ

המן עינינו, אין לנו אלא מן בשחר מן בערב
א

 

 זית רענן:

שמעתי משם מהר"ר נח דרשן כדאמרי' ביומא
א

האי מאן דאית ליה  

סעודתא לא ליכלה אלא ביממא, כשם שנהנה מן הטעם כך נהנה מן הראיה, 

                                                 
 

 בהעלותך  ג
ק' דלא הביא רבינו דברי הבית יוסף סי' רפא שכ' בשם שיבולי הלקט דלכך  א[

אומרים "ישמחו" במלכותך שסמכו לדרשתם ביום שמחתכם אלו שבתות ועל כן 
כדברי הבית אהרן אומרים וישמחו בך כל ישראל מקדשי שמך עכ"ד הרי להדיא 

וצ"ע. שו"ר ברבינו הלל ממש כלשון הבית אהרן, אך הגר"א גורס כביאור רבינו 
דמ"וביום" דריש ליה. ועי' נמי בב"ח סי' תקצ"ז שכ' דבשבת לא כתיב ביה בפירוש 
שמחה, ר"ל דאין בו דין שמחה כלל, וכדמוכח ממקורו במהרי"ל סוף הל' יו"ט שכ' 

גם כי כתיב ביה וקראת לשבת עונג וכו' אכן ברגלים דמתענין בשבת תענית חלום "
כתיב שמחה ושמחת בחגך ואין שמחה אלא בבשר ויין עכ"ד, וגם השבה"ל והב"י 
מודו לזה אלא דאינהו קאמרי דמ"מ מיקרי יום שמחה כיון שדרך לבא בו לידי 

 .ה פשוטשמחה, אע"ג שאין בו חיוב או מצות שמחה וז
 בהעלותך ד 



 ליקוטי זית רענן

 קנה

לזה אמר בלתי אל המן עינינו, פירוש אע"פ שאנו טועמין כל הטעמים, מ"מ 

אין אלא מן, ואין לנו הנאה כל כך, ולזה אמר מן בשחר מן בערב, אין אנו רו

פירוש שאנו יכולין לאכול זה המן אפי' בערב שבלא"ה אין אנו נהנין מן 

 הראיה

 

 -בהעלותך  ה  -

 
 ]יב  יג[ ויאכל חצי בשרו 

ויאכל חצי בשרו. מגיד שהיא היתה מלמדת הנשים ילקוט רמז תשמא:
א
 

 ואנו אנשים וכו'

  :זית רענן

כתב הא"א צ"ע והיכא יליף. ולי נראה כיון דכתיב
א

ודבק באשתו והיו  

לבשר אחד, א"כ זכר הוה חצי בשר ונקבה חצי בשרו, וא"כ אמרו כיון 

שהיא לא תבא לתוך המחנה ולא תלמד לנשים, א"כ יאכל חצי בשרו של 

אדם, ולכן אמר חצי בשרו לשון נסתר
ב

 
 

 

 -שלח לך  א  -

 
 ם]יג  ב[ שלך לך אנשי

                                                                                                     
 ד' עד: ע"ש א[
 העלותך הב

  בראשית ב כד ]ודלא כרש"י שם שהכוונה על הוולד, אלא כרמב"ן וא"ע שם  א[
ר"ל בשרו של כל אחד מישראל, ולא אמר חצי בשרינו  ב[ שקאי על האשה גופה

 או בשרי



 ליקוטי זית רענן

 קנו

מהו לפרוש ילקוט ריש הפרשה ]מהתנחומא[:
א

לים הגדול קודם לשבת ג'  

ימים וכו' אין מפליגין בספינה וכו' ואם היה שליח מצוה מותר לו לפרוש 

 איזה יום שירצה וכו'

  זית רענן:

פרק קמא דשבת ד' יט. ויש לפרש כדאיתא לקמן ששלחם בכ"ט בסיון, 

יסן באחד בשבתואותו השנה שהוקם המשכן היה ראש חדש נ
א

, וא"כ ר"ח 

סיון היה ביום ד', וכ"ט היה ביום ד', וא"כ אתי שפיר שהלכו ביום ד', וכתב 

הרב בית יוסף באו"ח סי' רמ"ח שבכל מקום שיש סכנה שיכול לבוא לידי 

פיקוח נפש אסור לילך ביום ד' שיבא לידי חילול שבת, ואין לך סכנה גדולה 

הושע ששלח פנחס וכלב י"ל שהיה בד' מזו שילכו למקום הכנענים. ואף י

בשבת, דהרי נשלחו בז'
ב

בניסן כדמוכח בקידושין ד' לח. שקודם לכן לא  

דיבר הקב"ה עמו, ואיתא לעיל בפ' בשלח שמשה מת בז' באדר ובשבת, 

וא"כ היה ראש חדש ביום א', והיה מלא גם אדר היה מלא, א"כ היה ניסן 

ביום ה' וז' ניסן ביום ד'
ג

 
  

 

 -לך  ב שלח  -

 

 ]טו  כח[ וכפר הכהן על הנפש השוגגת

וכפר הכהן על הנפש השוגגת, חטאים  ד"ה ונסלח:רמז תשמח ילקוט 

שבידו
א
 הם גרמו שיבא לידי חטאת 

 זית רענן:

                                                 
 שלח לך  א

והק' ח"א דברש"י יהושע ב א מבואר שנשלחו עוד בימי  ב[כדאי' בשבת ד' פז:   א[
ן עש"ה וא"כ היה ביום ב', ובהגר"א שם א י"א כ' שהיה ביום אבלו, והיינו בה' ניס

ע"כ היה אסור לילך, אך ההיתר הוא  ג[ו' ניסן, וא"כ היה ביום ג' לשבת וצע"ג  
 דלדבר מצוה מותר ואלו הם שליחות לדבר מצוה, ועי' בילקוט.



 ליקוטי זית רענן

 קנז

שצדיק אין הקב"ה מביא תקלה על ידו כדאיתא בנדרים ד' י.
א

והתוספות  

שכתבו בשבת ד' יב:
ב

תקלה על ידם  דדוקא במידי דאכילה אין הקב"ה מביא 

א"כ מצינו שיתחייב חטאת על חילול שבת וכיוצא בזה. וי"ל דמ"מ צדיק 

גמור שאין לו חטא כלל אין הקב"ה מביא תקלה על ידו כלל כדמוכח בההוא 

דנדרים, והתוס' מיירי בצדיק שחוטא קצת, כנ"ל לדחוק ליישב דברי 

התוספות
ג

 

 

 

 -שלח לך  ג  -

 
 ם]טו  לב[ וימצאו איש מקושש עצי

וימצאו איש מקושש. מגיד ילקוט רמז תש"נ:
א

שמינה משה שומרים ומצאו  

 אותו מקושש.

 

 זית רענן:

                                                 
 שלח לך  ב 

ן הקב"ה ר"י אומר חסידים הראשונים היו מתאוים להביא קרבן חטאת לפי שאי א[
מביא תקלה על ידיהם, מה היו עושין היו מתנדבין נזירות למקום כדי שיתחייבו 

יתכן ליישב בזה החילוק מה דק' על התוס'  ג[ד"ה רבי    ב[חטאת למקום   
מהמדרש ]ב"ר נט ח[ שהביאו התוס' בעצמם דמקשה וכי לא היו גמליו של אברהם 

זמומיהם, ומאי קושיא הרי התם  אבינו כחמורו של פנחס בן יאיר שהוצרך לאסור
הוא עבירה דגזל ואינו מידי דאכילה ]ועי' קובץ שיעורים פסחים אות קיב[, ולהנ"ל 
י"ל דצדיק כאברהם אבינו אין הקב"ה מביא תקלה על ידו בכל חטא. ונ' שזה תלוי 
בשני פירושים בהמפרש שם ע"ש. ובשיטה בשם הרא"ם שם העיר כעין דברי רבנו 

גם התוס' לא גרסו ליה. ועי' רמב"ן חולין ד' ה: העיר כן ע"ש. ונ' ע"ש, ואולי ד
ראיה מברכות ז: דאמרי' דלא יאונה איירי דוקא בצדיק גמור, וכן אמרי' ביבמות 

 קכא. ובנדה סד. האי קרא על רב אפי' בשאר דברים.



 ליקוטי זית רענן

 קנח

מדכתיב וימצאו, ואין מציאה אלא דבר המתבקש. ולפי שלא היו רגילין 

בשמירת שבת הוצרך למנות שומרים. ואע"ג ששמרו שבת במצרים
א

, לא 

נחו אלא מעבודה, אבל לא מאבות ותולדות
א

 

 

 -ד   שלח לך -

 

 ]טו לח[ דבר אל בני ישראל ואמרת עליהם ועשו להם ציצית

                                                 
 שלח לך  ג

ה אומרים ישמח מש אי טעמאנ' ביאורו ע"פ מש"כ הטור או"ח סי' רפ"א דמה א[
"במתנת חלקו", דראה משה כובד השיעבוד שהכבידו עליהם, בקש מפרעה יום 
אחד שינוחו בו, ובחר ביום השביעי, וכשנצטוה על יום השבת שמח משה שבחר בו 
עכ"ד, מבואר דנחו בו מהמלאכות הכבידות, היינו העבודה, אמנם איסורי מלאכות 

ל שהק' על מש"כ הלבוש י"ל דלא שמרו. ועי' מלבושי יו"ט לבעל התוי"ט סי' ת
דמצריים שראו שישראל מטפלין בעשירי לניסן בבהמות ושאלו להם הא אתם 
שומרים שבת, ואיך אתם מטפלין בבהמה בשבת, ואמרו להם שהוא לקרבן וקהו 
שיניהם והק' התוי"ט מנלן ששמרו שבותים. מבואר דהלבוש ס"ל דשמרו שבת 

ותים, ואילו לרבינו לא שמרו כלל אפי' מן השבותים, והתוי"ט לא חלק רק על שב
את מצות השבת, אלא נחו בו מן העבודה קשה. ולכ' ק' על רבינו דאפי' נימא דס"ל 
כדעת הרמב"ן בראשית כו ה דלא שמרו אפי' האבות את התורה רק בארץ ישראל, 
מ"מ לגבי שבת כ' שם דיוסף שמר שבת גם במצרים "מפני שהיא שקולה נגד כל 

עדות על חידוש העולם, והיה עושה כן ללמד לבניו אמונת המצוות, לפי שהיא 
בריאת העולם" וכו', הרי ששמרו שבת במצרים. וי"ל דזה בזמן יוסף אבל אח"כ 
כשביטלו אפי' המילה שנצטוו בה, ק"ו שלא שמרו השבת שלא נצטוו בה כלל. 
עוי"ל למש"כ הרמב"ם הובא ברמב"ן דברים ה יד ]אלא שהרמב"ן חולק עליו[ 

ור מלאכה דשבת הוא מצד זכר ליציאת מצרים שעשו מלאכות ]אלו עי' תוס' דאיס
פסחים ד' קיח:[, אבל מצד זכרון למעשה בראשית העיקר שיהא יום מעונג ונוח 
ע"ש, א"כ לא מצאנו אלא שיוסף "ענג" את השבת והכין לו מאכל, אבל אה"נ שלא 

ררו בשבת מן שמרו מכל הל"ט מלאכות, וע"כ גם בני ישראל, אף אחר ששוח
עבודת הפרך לא שמרו אותו מכל הל"ט מלאכות, שבחו"ל לא שמרו כל מצוות 

 התורה וכנ"ל.



 ליקוטי זית רענן

 קנט

האשה כשרה לעשותן, וז"ל המגן אברהם סי' יד ס"ק  באו"ח סי' יד ס"א:

ב: צ"ע דהא בכל דוכתא דרשינן בני ישראל ולא בנות ישראל בקידושין לו. 

וכו' 
א

 

 

 -שלח לך  ה  -

 
 ]טו לח[ ועשו להם ציצית על כנפי בגדיהם לדרתם

אין לדורותם אלא לדור תם, ואין תם אלא  ד"ה ויניחו[:רמז תשן ילקוט ב

יעקב שנא' ויעקב איש תם, תם מגזל, תם מגילוי עריות תם משפיכות 

דמים
א
. 

: והוא פלאי מה בעי הכא לגבי ציצית לומר ז"ל המ"א סי' כ ס"ק ג'

שהם תמימים מג' עבירות הללו, אלא ע"כ הכי קאמר שיעשו להם ציצית על 

נפי בגדיהם, ולא על בגדי עובדי כוכבים, וקשה למה באמת, לזה אמר כ

לדורותם לדור תם מגזל וג"ע וש"ד, אבל העכו"ם חשודין עליהם ואיכא 

למיחש שמא יתלוה עמו בדרך ויהרגנו או יגזול ממנו או משום זונה עכ"ל
א

. 

                                                 
 שלח לך  ד

וע"ש בהרע"א. ולכ' למש"כ הוא ז"ל בעצמו שם ריש סי' יא דמשו"ה כתיב  א[
מתחילה ל' דיבור ואח"כ ל' אמירה, דדיבור לשון קשה נאמר דוקא לאנשים היינו 

רכה  שוןעשו" היינו העשייה שהיא מלאכת הנשים, נאמר בלקיום המצוה, אבל "ו
"אמירה", וכפרש"י פ' יתרו, א"כ הרי מוכח מקרא דלא ממעטינן נשים בעשייה 

דלא  רץעל הריטב"א גיטין מה: אות י שתי ולק"מ. ומצאתי בפירוש כור לזהב
ממעטינן נשים רק כשהפרשה נאמרה בלשון יחיד, ע"כ "בני" ממעט בנות, אבל 

 דהפרשה בל' רבים, י"ל ד"בני" כולל שניהם בנים ובנות. כאן
 שלח לך  ה

ר"ל שמשו"ה אסור למכור ציצית מצוייצת לגוי או לעשות לבגדו ציצית  א[
שיחשבו שהוא ישראל ויהרגנו בדרך או שיתננה לזונה באתננה ויאמרו ישראל נתן 

לו י"ל גזל דלא לה או יגזול ממונו ע"ש במ"א. ]והא דיעקב היה תם מג' עבירות א
לא נחשד על הגזל וע"ש  אי טעמאלקח כלום מלבן וכדאמרי' ע"ז ג. על יעקב שמה

ברש"י, רציחה י"ל כפרש"י בראשית לב ח ויצר לו "אם יהרוג הוא את האחרים", 
ועריות י"ל דאמרי' בע"ז שם שיוסף לא נחשד על עריות במעשה דאשת פוטיפר, 



 ליקוטי זית רענן

 קס

 

 -קרח  -

 
 ]טז א[ ויקח קרח

תטלית שכולה תכל ילקוט ריש הפרשה ]וברש"י[:
א
 וכו' 

 זית רענן:

נראה לי דס"ל לקרח דצריך להטיל בה ד' חוטין לבן, רק שפטורין מתכלת
א

 

 

 -חקת  -

 
 ]כ יב[ יען לא האמנתם

וכבר היה בידם שלש, ששתקו ולא אמרו  ד"ה קח: רמז תשסגילקוט 

שירה
א

 

  זית רענן:

דקשה ליה הלא אין הקב"ה מעניש על חטא ראשון, כי אם על חטא 

שלישי
א

אמר שהיו שלש חטאים, שקראם ממרים, ושהכה הסלע, ושלא , לזה 

אמרו שירה על הנס הזה
ב

 

                                                                                                     
ממר לא יצא מתוק כ"ש באופן כזה, ועוד הרי ואי יעקב ח"ו היה נחשד על כך, הרי 

לא למד אלא מיעקב וכפרש"י ריש וישב, ועוד שיעקב הצילו כפרש"י  בראשית לט 
 יא[.
 קרח

דאין סברא כלל שיפטר מפני צבע התכלת מחוטי הציצית, אבל להפטר מצבע  א[
התכלת עשה ק"ו, וכן הק"ו בבית מלא ספרים שיפטר מן המזוזה יש עכ"פ בס"ת 

 שכתוב במזוזה מה
 חקת

קריאת ממרים הוא מענפי  ב[וכמוש"כ הרמב"ם הל' תשובה פ"ג ה"ה עש"ה    א[
הכעס וכמוש"כ הרמב"ם באורך הובא ברמב"ן כאן, ומה שהכה הסלע יחסר 
בקידוש השם כמוש"כ רש"י כאן ע"ש, ושלא אמרו שירה נ' דחסר בהכרת הטוב 

הלן כא כ ברש"י דלא נזכר משה שהוא מן המדות היסודיות ]ובזה א"ש טפי הא דל



 ליקוטי זית רענן

 קסא

 

 -בלק  -

 
 ]כג י[ מי מנה עפר יעקב

 
אמר מי יכול לעמוד בזכות דם ברית מילה זאת  ילקוט רמז תשסו ]ד' רסו[:

שהיא מכוסה בעפר וכו' מנעה להם ברית מילה ועמד אליהו זכור לטוב וקנא 

ר לו הקב"ה לעולם אתה מקנא, קנאת בשטים על גילוי קנאה גדולה וכו' אמ

עריות
א

וקנאת כאן, חייך שאין ישראל עושין ברית מילה עד שאתה רואה  

 אותה בעיניך מכאן וכו'

 זית רענן:

דס"ל
א
אליהו הוא פנחס, וגילוי עריות הוא ג"כ חילול הברית קדש 

ב
 

 

 -פינחס  -

 

 ]כח  א[ את הכבש אחד

                                                                                                     
בשירת ישראל על הבאר, כיון שלקה על ידי הבאר עכ"ד, היינו שלקה על זה גופא 

 שלא אמר שירה[
 בלק

בב"מ קיד: וברש"י שם ד"ה לאו, הביא מהא דקנא  ן הואהפרקי דר' אליעזר וכ א[
מהן כאן ושם. ועי' ילקוט סוף נצבים י"א מזרע לאה וי"א שהוא בא משבט גד ויש 

 אומרים מזרע רחל ובא אליהו ואמר אין אני אלא מזרע לאה.
דס"ל דשני הקנאות היו מענין אחד. ועי' ג"כ בב"ח יו"ד ריש הל' מילה שהאריך  ב[

דבביאות אסורות יש חילול הברית. ועל פי פשוטו יובן למש"כ במהר"ח אור זרוע 
ה, ומכלל המצוה ובבית הלוי דמצות מילה היא תמידית לא רק מעשה חיתוך הערל

התמידית שלא לחלל אבר הברית בכל מעשה איסור, ]דאל"כ איזה קיום מצוה 
בפועל יש כאן[. ומובן הא דעירובין יט. דאברהם אבינו אינו מעלה הבועל ארמית 



 ליקוטי זית רענן

 קסב

את הכבש אחד, למה נאמר :]מהספרי[רמז תשעזילקוט 
א

, לפי שהוא אומר 

ואמרת להם זה האשה וגו' וזה אשר תעשה על המזבח שומע אני יקריב 

 ארבעה ת"ל את הכבש אחד שלא להוסיף ולא לגרוע 

 זית רענן:

פירוש הלא כתיב לעיל
א

סוף פרשת תצוה, ומשני לפי שהוא אומר "ואמרת  

ליום" גו' שומע אני יקריב ד' להם שנים ליום" גומר "וזה אשר תעשה שנים 

ליום, דהיינו ב' בבוקר וב' בערב, תלמוד לומר את הכבש אחד גו', שלא 

להוסיף ולא לגרוע, פירוש "את הכבש אחד" מורה שלא יקריב ב' בבוקר, 

"ואת הכבש השני" מורה שלא לגרוע. וקרא דכתיב לקמן "ואת הכבש השני 

ן לקמן על כן שאע"פ שלא תעשה בין הערבים כמנחת הבקר" וכו' דרשינ

הקריבו בבקר, יקריבו בין הערבים, דלא כתיב שם "את הכבש האחד", וכן 

הוא כוונת הספרי בכאן. ובמנחות ד' נ.
א

מקשה מהרש"ק בספר ברכת הזבח,  

דא"כ דאפילו בשעת חינוך יקריבו בין הערבים, דהא כתיב לעיל בפרשת 

ולא כתיב שם "את תצוה ג"כ "ואת הכבש השני תעשה בין הערבים", 

הכבש האחד תעשה בבקר". ולי נראה דאין כאן קושיא, דהתם הכי פירושו, 

כיון דכתיב לבסוף "ואת הכבש השני תעשה בין הערבים כמנחת" וכולי, 

למה כתוב בתחלה "ואת הכבש השני תעשה בין הערבים", אלא ללמדינו, 

, אבל אם תעשה כבש אחד בבקר, תעשה השני בין הערבים, ואם לא לא

 הכא בפרשת פנחס השני מקראות יתירים, ודרשינן כל אחד לעניינו.

 

 -מטות  -

 
 ]ל  ד[ ואשה כי תדור וכו'

                                                                                                     
מגיהנם דמשכה ערלתו, ר"ל דעי"ז מחולל בריתו של אאע"ה, ואינו מכירו, אף 

 ע משאר איסורי עריות[.שערלתו חתוכה, מ"מ הברית מחולל, ]וגרו
 פנחס

 וע"ש בשיטה אות יז יח ובהגרי"ז עה"ת פ' תצוה, ואכמ"ל. א[



 ליקוטי זית רענן

 קסג

מקיש אשה לאיש, מה איש עובר על בל יחל  ילקוט רמז תשפ"ה ד"ה לא:

 ועל בל תאחר, אף אשה עוברת על בל יחל ועל בל תאחר

  זית רענן:

ורהאע"ג דאשה שוותה לאיש לכל עונשין שבת
א

, מ"מ הכא ס"ד מדהוציאה 

הכתוב מכללה לומר שאביה ובעלה מפירין נדריה, סד"א שלא תעבור
ב

עי'  

ריש תמורה
ג

 

                                                 
 מטות

צ"ב דאין זה קולא באשה אלא בנדר שלה, דהא אם אחר  ב[כדאי' בב"ק טו.    א[
הדיר את אשת איש או נערה אין בעלה או אביה יכולין להפר, וע"כ דהוא רק קולא 

מי ]נדרים עג:[ דכל הנודרת על דעת בעלה היא במעשה הנדר שלהם, וכדאמרי' נ
נודרת ]וכ' המפרשים דכן הוא באב[, וא"כ מהיכ"ת שלא תעבור על בל יחל עכ"פ 
אם אחרים הדירום. וי"ל דאה"נ זה פשוט, אם איש הדיר האשה דהאשה עוברת 
]ועי' ר"ן נדרים סוף ד' טו.[, אבל נדר אשה ס"ד דגרוע הוא כנ"ל. וק' א"כ ס"ד 

יש לא יעבור כשנדרה אשה, ואמאי נקט אשה, ואולי דאה"נ דהכוונה דקמ"ל דגם א
אף אשה עוברת על נדרה וה"ה דאיש עובר על נדרה. וק' אם אין עוברים על נדר 
אשה, ל"ל הפרת הבעל והאב. י"ל אע"ג דאין איסור בל יחל ממש, איסורא מיהא 

 איכא, קמ"ל דעוברים ולוקין כמו נדר האיש, וצ"ע.
מרו דעוברת על בל תאחר יל"ע דבר"ה ו: נסתפק הגמ' אשה מהו בבל ומה דא

תאחר, כיון דלא מחייבא בראיה ע"ש. שו"ר בספרי דבי רב לרבינו דוד פרדו ז"ל 
העיר בזה ע"ש. וי"ל דכל ספק הגמ' שם אינו אלא בבל יחל דקרבנות כיון דתלוי 

ם קרבנות שתלויימא דאינה בבל יחל דברגלים והיא אינה חייבת לעלות לרגל, א
ברגלים, אבל בבל תאחר דצדקה דאי קיימא עניים עוברים תיכף בבל תאחר כדאי' 
בר"ה ו. וע"כ נסתפק הגמ' בר"ה הנ"ל דאע"ג דאשה נתרבתה בבל תאחר ]ואפי' 

דבל יחל ובל תאחר דכי תצא[ י"ל דלא נתרבתה  זירה שוהנימא דילפינן ליה מג
קה וכיו"ב, אבל בל תאחר דנדרים לא אלא בעיקר הלאו דבל תאחר, והיינו דצד

שייכי באשה כלל, ודון מינה ואוקי באתריה וק"ל ]שו"ר במנ"ח מצוה תקע"ה בשם 
שכ' נמי דבבל תאחר דצדקה וכיו"ב נשים עוברים, והוא פשוט, וי"ל  רי אבןהטו

דעל זה קאי הספרי[. ולמש"כ לעיל דהחידוש מצד נדר דאשה י"ל דה"נ קמ"ל 
בה קרבן לאיש שעובר בבל תאחר וצ"ע די"ל דדומה ליורש דאשה שנדרה או נד

 דאמרי' בר"ה שם דאינו עובר בב"ת וה"נ דהרי הוא לא נדר וצ"ע.
עוד נ' למה דאיתא בילקוט פ' חיי שרה ]הובא בשמן ששון בראשית ו בהערה[ 
עה"פ ותכחש שרה מכאן שנשים פסולות לעדות, והיינו דחשודות לשקר. ונ' הטעם 

קלות ]שבת לג:[ וע"כ אומרות דברים בלי כובד ראש, ותיכף דנשים דעתן 
מתחרטים וכיו"ב וע"כ נפסלו לעדות, וכיון שדיבורי נשים, אינן בכובד ראש וע"כ 
פסולות לעדות, ס"ד דכל דיבוריהן אינן מחייבות אותן, וה"ל כנדרי אונסין, שקלות 



 ליקוטי זית רענן

 קסד

 -מסעי  -

 

 ]לה יט[ גאל הדם הוא ימית את הרוצח

לפי שנאמר כבד את אביך, הרי מי שהרג את בנו  ילקוט סוף רמז תשפ"ז:

 מנין שבנו מותר בו ת"ל גואל הדם הוא ימית

 :זית רענן

במכות ד' יב. מפרש ברייתא זו בנו של הרוג שהוא בן בנו של רוצח אסור 

להרגו ע"ש. וקשה א"כ איך אמר לפי שנאמר כבד את אביך, הא בן בנו אין 

שייך לכאן. ועי' להלן ד' רפ"ז
א

. ואפשר דילפינן מ'את' אביך לרבות אבי 

אביו
ב

. ועי' ברבה פרשת ויגש
ג

 

                                                                                                     
הפרה, אבל שילקה דעתן אנסו אותן, ואף דצריכה לקיים נדרה, כדמוכח מהא דבעי 

 על דיבורה ס"ד דלא, דאין זה נדר גמור כנדר איש, קמ"ל.
לכ' הכוונה על ד' ב: דמרבה נשים לתמורה, דס"ד כיון דאינו שוה בכל ]דאינו  ג[

בציבור ובשותפין[ נשים אין חייבות בו, וה"נ כיון דיש להם הפרה ה"א דאינן 
חכם, ונחשב לקולא כדאמרי' עוברין וכנ"ל. ולכ' י"ל דכיון דנדר איתא בשאלת 

יבמות ה. שכן ישנן בשאלה, י"ל דס"ד דלאו שישנו בשאלה אין הנשים מצווים, 
קמ"ל דלא. ואף דאשה נוזרת ככתוב בתורה במדבר ו ב ואיתא בשאלה, י"ל היינו 
נזירות דאית ביה קיצותא, ע"כ צריכה לשמור נדרה, ולוקה אבל לא בנדר דלית 

זה בנדרים ד: לענין אחר[, או דגם שם ס"ד דאינה ביה קיצותא ]וכדמחלקין ב
לוקה, ואולי זה כוונת המ"א שציין לתמורה לומר די"ל כאן תירוץ כעין זה, דס"ד 

 דלאו זה הוא קל.
 מסעי

שם ]רמז תתקכ[ איתא בילקוט: מכלל שנאמר כי יחם לבבו אין לי אלא מי שיש  א[
"ל רוצח רוצח ריבה וכ' לו חמום הלב האב את הבן והבן את האב וכו' מנין ת

רבינו: עמש"ל דף רנו ע"ד ]והוא הנ"ל[ ומהכא נמי קשה על הגמרא דמוקי 
 .לברייתא בבנו של נרצח והוא בן הבן של הרוצח, והכא לא משמע כן עכ"ל

חכם עדיף מנביא שכן הוא נמי בבעלי תוס' השלם פ' יתרו. אך א"כ שוב יקשה  ב[
כבודו, ומ"ש מהבן שאסור, והלא כל הסברא איך הורג בן הבן את זקנו הא חייב ב

של חילוק זה פרש"י במכות שם דאינו חייב בכבוד זקנו. וי"ל דהני מילי בחיי אביו, 
נכלל הוא בכלל כבוד אביו וכמו אשת אביו דדרשינן ליה בכתובות קג. מ"את" 
שחייב בכבוד אשת אביו, והוא דוקא בחיי אביו, כדאי' בגמ' שם, וזה הקמ"ל 

ג את זקנו, כיון שאביו כבר מת. ומ"מ י"ל דחייב גם לאחר מיתת אביו ולהרדמותר 



 ליקוטי זית רענן

 קסה

 

 -דברים  -

 
 ני ישראל]א ג[ דבר משה אל ב

אין מוכיחין את האדם אלא סמוך  ילקוט רמז תת ]מהספרי וברש"י[:

למיתה
א

 

 זית רענן:

וא"ת הכתיב
א

הוכח תוכיח את עמיתך, ומצינו כמה מימרות בערכין 
ב
 

שמחויב להוכיח בחבירו. וי"ל דודאי חייב להוכיחו שלא יחטא עוד, אבל 

זכיר לו אותו חטא אדם שבא לידי עבירה פעם אחת, ושוב עושה טוב אין לה

אלא סמוך למיתה מותר, אולי צריך לעשות תשובה עוד על זה
ג
. 

 

 

 

                                                                                                     
סי' ר"מ כמה סברות, ומ"מ אינו בכלל המצוה ממש, וף בכבוד זקנו עי' בב"ח יו"ד ס

ואולי זה נמי כוונת רש"י במכות שם, דאינו חייב בכבודו ר"ל כמו אשת אביו, 
להלן אות ג. או י"ל דקמ"ל ומ"מ חייב בכבודו וכדמשמע מרש"י בפרשת ויגש וכד

דאע"ג שהוא בכלל "את", מ"מ אינו כבוד אביו ממש, וה"ל ככבוד אשת אביו, די"ל 
דהורג אשת אביו אפי' בחיי אביו אם הוא גואל הדם, ה"נ הורג את זקנו, וגם כוונת 

 דאינו חייב לכבדו כחומר כבוד אביו.ש לפרש רש"י שם י
ה והובא ברש"י שם מו א "שחייב אדם צד אות  רשהנ' הכוונה על המדרש פ ג[

בכבוד אביו יותר מכבוד זקנו", הרי שחייב בכבוד זקנו. ועי' יו"ד ר"מ סכ"ד בהגה 
 ובנו"כ שם

 דברים
קו' זו הק' גם הגרע"א ]בהגהותיו על הספרי הובא  ג[ד' טז:    ב[ויקרא יט יז   א[

ברי רבינו כתב בגנזי רע"א, ומשם ברע"א על התורה ע"ש תירוצו ועוד תי'[ וכד
במושב זקנים לבעלי תוס'. עוד תי' שם דזה רק כאן שהיה קללה בדבר כדאמר בכי 
תבא ואם לא תשמעו וכו'. גם רבינו הלל הק' הקו' ולא תירצה. ועי' גם בתה"ד 

  בביאוריו לרש"י כאן ]וצ"ב[.



 ליקוטי זית רענן

 קסו

 -ואתחנן  א  -

 
 ]ה  יב טז[ שמור את יום השבת וכו' כבד את אביך

דבר אחר זכור את יום השבת כבד את אביך, וכי מה  ילקוט רמז תתלה:

ת ענין זה לזה, אלא ללמדך שכל מי שמכבד אביו ואמו אין חילול שבתו

באות על ידיו שנאמר אשרי אנוש וגו'
א
 אל תאמר מחללו אלא מחול לו 

 זית רענן:

נ"ל משום דכתיב
א

 אח"כ "ואל יאמר בן הנכר הנלוה אל ד' לאמר הבדל 

הבדלני ד' מעל עמו ואל יאמר הסריס הן אני עץ יבש כי כה אמר ד' 

, לסריסים אשר ישמרו את שבתותי" גו'. וקשה הלא הגר מקיים כל המצוות

וקל וחומר סריס, ולמה יאמר הבדל הבדלני, אלא דקרא דלעיל קאי על כבוד 

אב ואם וקאמר "אשרי אנוש יעשה זאת", פירוש כבוד אב ואם ואז "שומר 

שבת מחללו", ועל זה יאמר הגר מאחר שאין אני יכול לקיים כבוד אב ואם, 

ד אב א"כ הבדל וכו', וכן הסריס יאמר מאחר שאין לו בנים שיקיימו כבו

ואם, א"כ חסר ממנו מצוה רבה דאחרים מקיימים כבוד אב ואם וגם גורמים 

לבניהם לקיים כבוד אב ואם, אבל הסריס אין לו אלא זכות עצמו, ועל זה 

נאמר "כה אמר ד' לסריסים אשר ישמרו שבתותי", "אשר" משמע לשון 

ודאי, כדאמרי' גבי "אשר נשיא יחטא"
ב

, כלומר מ"מ מובטחים הם שלא 

חללו כיון שמקיימין כבוד אב ואם, ואח"כ כתיב "ובני ישראל" וגו' "כל י

שומר שבת מחללו", כלומר "אם" ישמרו שבת וכו'. הרי הכתובים 

מבוארים. אך צריך טעם למה באמת אם מקיים כבוד אב ואם אין חילול בא 

                                                 
 

 ואתחנן  א  
 ישעיה נו ב וגו'    א[
גיטין ד' ו: [. ג[ ע"כ אמר אשר ]וצ"ע ויקרא ד כב, וע"ש בספורנו דהוא שכיח, ב[
שמוחל על כבודו לכבוד השבת, וזכות זה אין לו לסריס ]ואולי כוונתו דגם לגר  ד[

ועי' מהרש"א ח"א נדה ד' . אין לו תיכף זכות זה דאחר גירותו אין לו תיכף בנים[
 לח.



 ליקוטי זית רענן

 קסז

על ידו. וי"ל דאמרי בגיטין
ג

אל יטיל אדם אימה יתירה בתוך ביתו שמביא  

חילול שבת דלפעמים אין התבשיל מתבשל סמוך לשבת, ומפני אימתו לידי 

מבשלין אותו בשבת, ועל זה קאי שלא תאמר מכח שתהיה להוט אחר מצות 

כבד לתקון מאכל, אבא לפעמים לידי חילול שבת, לזה אמר אני מבטיחו 

שאין חילול שבת בא על ידו, שנאמר "אשרי אנוש" וכו' אל תאמר מחללו 

, פירוש שאב מוחל לבן על כבודו כששומר שבת כראוי, וא"כ אלא מחול לו

ביד אב יש זכות
ד

, ואתי שפיר טפי מה שכתבנו לעיל בסריסים
ד
. 

 

 

 -ואתחנן ב  -

 

 ]ו ז[ ודברת בם בשבתך וכו' ובקומך

 עי' מגן אברהם סי' נ"ח ס"ק ז.

 

 

 -עקב  א  -

 
 ]ז  יג[ וברך פרי בטנך ופרי אדמתך

ר מה פרי אדמתך צריכין עישור אף פרי בטנך דבר אח ילקוט רמז תתמח:

צריכין עישור וזו מילה
א
. 

 זית רענן:

קשה למה לי היקישא הא כתיב בקרא שצריך למול בנו, בית אהרן. וי"ל 

דטעמיה אתא לאשמעינן, שהוא מדין מעשר
א
. 

                                                 
 עקב  א

"י בראשית נ' פשוט דאין זה טעם היחידי, אלא דערלה הוא מום באדם, עי' רש א[
יז א, ועוד להחליש כח התאוה כמוש"כ הרמב"ם, אלא שהוא גם משום מעשר. ועי' 



 ליקוטי זית רענן

 קסח

 

 

 -עקב  ב  -

 
 ]יא  יג[ ולעבדו בכל לבבכם

לבו אם יצא דלכאורה ז"ל המגן אברהם סי' קא ס"ק ב צ"ע אם התפלל ב

משמע דיצא וכו' דגמרינן
א

מדכתיב ולעבדו בכל לבבכם איזו עבודה שבלב  

                                                                                                     
ע"ז ד' י: בגוי שדיבר טוב על היהודים ורצו להורגו ומל את עצמו מקודם הריגתו 
משום "ווי ליה לאילפא דאזיל בלי מיכסא", ופרש"י הואיל ואתה נהרג עליהם, 

עמהם. וק' לשון "מכס" על המילה, שהוא וכיון שלא מלת ואתה ערל אין לך חלק 
ענין של נתינה למי שהוא, אך אם הוא מטעם מעשר ניחא. אך ק' באמת איזה 
מעשר יש כאן הלא הוא רק הסרת ערלה ]ומשום מום וכהרמב"ם כנ"ל[, ואין כאן 
נתינה. ויתכן דהנה כתיב ]במדבר כג י[ מי מנה עפר יעקב ובמדרש הובא בעוללות 

"מכאן התקינו חכמים שיהיו מכסים את הערלה בעפר" ]שו"ר  אפרים אות תלט
שהוא בפרקי דר' אליעזר פכ"ט הובא בהגר"א ביו"ד רסה י, וע"ש ברד"ל בשם 
הזהר ולפי"ז אין ענינו לכאן[, ופירש בעוללות אפרים כדי שגוף הצדיק יכול 

ק לעלות לשמים, היינו כאליהו ]ועי' מש"כ א"ז ז"ל בספר נחלת יעקב פרשת בל
אות ג[ כדי שלא יהא עול לגבי הקרקע, שממנו לוקח, ע"כ נותנים בקרקע ראש 
הגויה, ונחשב כאלו קיבל הארץ כל חלקו, ושפיר יכול גוף הצדיק לעלות לרקיע 
עכ"ד בקיצור. ולפי"ז יתפרש ענין מעשר במילה, דחוץ שהוא תיקון הגוף להסיר 

ממנו ונותן לארץ היינו בעפר. הערלה והמום שבו, יש בזה גם נתינה, והיינו מעשר 
אך שיהא כל תכליתו רק לאליהו הנביא לכ' הוא דחוק טובא כמובן, גם אי נימא, 
שזה ביאור גמ' ע"ז הנ"ל, הרי לא עלה גופו לשמים, ע"כ נראה דהרי מתים 
שעתידים להחיות אין חוזרים עוד לעפרן, ובזה יקשה הא זה עול לארץ, וע"כ שיש 

יה איך שיהיה עכ"פ ממה שיש ענין לתת הערלה לעפר, בזה נתינה במילה. יה
מבואר שיש בזה ענין עישור ונתינה. ]אך יקשה הדבר בנשים, ולא שייך כאן סברת 
הגמ' ע"ז כז. דאשה כמאן דמהילא, דסו"ס אין כאן נתינה. וי"ל דכל ענין זה הוא 
 רק באיש, שנברא מן האדמה, אבל אשה שנבראה מן האיש, אין לאדמה תביעה
עליה, גם לעת"ל כיון דבעוה"ז נבראת האשה מן האיש[. ועי' עוד מה שכתבנו 

 בהוספות לכאן.
 

 עקב ב



 ליקוטי זית רענן

 קסט

זו תפלה א"כ עיקר תלי בכוונת הלב והקב"ה יודע מחשבות, אלא דבגמ' 

משמע דלא יצא וכו' דבעי שיחתוך בשפתיו, כי הקול מעורר למעלה כידוע
ב

 

 

 -עקב  ג  -

 
 ]יא  יט[ולמדתם את בניכם

ולמדתם אותם את בניכם. ולא בנותיכם.  תתעא ]מהספרי[: ילקוט רמז

אמר ר' יוסי בן עקיבא "לדבר בם" מכאן
א

אמרו כשהתינוק מתחיל לדבר,  

 אביו מדבר עמו לשון הקדש ומלמדו תורה וכו'

 זית רענן:

                                                                                                     
וכ"כ בביה"ל בשם נפש החיים. ולכ'  ב[בספרי כאן והובא ברש"י ובתענית ב    א[

מהא דאמרו סוטה לג. דתפלה נאמרת בכל לשון דרחמי נינהו, ואי סגי בלב,  ראיה
דין לשון. שו"ר בס"ד כן באלי' רבה, ]ועי' מגן גבורים  נודעת הסברא דאין בהרהור

וצ"ע[. אך באמת פליגי בסברא זו, דאף דכך כ' הרשב"א ברכות טו, התוס' שבת ד' 
 מ: חולקים על זה וכמו שהעיר שם ברש"ש ע"ש. 

ועי' חינוך מצוה שסד לענין וידוי דבעי בפה, כ' "לפי שבהודאת העון בפה תתגלה 
שהוא מאמין באמת כי גלוי וידוע" וכו', נ' דהוק' לו כיון  מחשבת החוטא ודעתו

הוצאת הפה חושב  ל ידידוידוי הוא בינו לבין קונו, ל"ל הוצאת פה, ותי' דרק ע
 .באמת, א"כ גם כאן י"ל טעמא דמילתא, דחסר בכוונת הלב אם לא יוציאו בפה

התרומת שו"ר בס"ד כן ב"אמרות טהורות" לרבינו דוד אברהם חיון ז"ל ]בדור 
בשנת תש"ל[ וז"ל ספ"ג לענין ווידוי: וכשיאמר בפיו  שלים  צולם בירודוב הדשן, 

מה שעשה יזכור דברים רבים שלא יעלו על לבו בעת שיחשוב בהם, ולזאת הסיבה 
צוו חז"ל לומר האדם תפלתו בפיו לא בלב לבד, כי הנאמרת בפה תהיה יותר 

ב"מ מג: לענין פגול וביתר בשיטה שלימה מהנאמרת בלב לבד עכ"ל,  ]ועי' תוס' 
מקובצת שם בשם תוס' שאנץ[. ועי' רמב"ם ריש הל' תפלה יליף ליה מועבדתם את 

דלא יליף ליה מלעבדו,  מד' אלוקיכם ושוב מביא מלעבדו בכל לבבכם, וכ' הכ"
לא מנה הר"מ  אי טעמאדהוא רק סיפור דברים ]וכיו"ב כ' הצל"ח בברכות דמה

צוה שאינו בלשון צווי, ועי' מש"כ בחוקותי בהערה[, וא"כ מצות זכירת יצי"ם למ
י"ל כיון דיסוד המצוה מועבדתם, באמת אין יסוד המצוה העבודה שבלב, רק 
עבודה, אלא שעבודה זו צריך כוונת הלב, אבל סתם עבודה אינה בלב, וה"נ עבודה 

 זו היא הדיבור, אלא שצריך לזה כוונת הלב.

 



 ליקוטי זית רענן

 קע

סוכה פרק ג'
א

. ונ"ל דהכי פירושו, דהוה אמינא שילמד לבנו קריאת שמע 

שיו שכתוב בניכם ולא בנותיכם קשה למה לדבר בו בשבתך וכולי, אבל עכ

לי מיעוטא, הא מצות עשה שהזמן גרמא הוא ונשים פטורות, אלא קאי 

אתלמוד תורה, ולכן אמרו: מכאן אמרו וכולי. והא דכתיב לעיל
ב

ושננתם  

לבניך לא אתא למעוטי בנות אלא לבניך אלו התלמידים
ג
. 

 

 -ראה  -

 

 ימיך על אדמתך.]יב יט[ השמר לך פן תעזוב את הלוי כל 

 ובספרי ובפרש"י: אבל בגולה אינך מוזהר עליו יותר מעניי ישראל.

ז"ל המגן אברהם סי' ר"א ס"ק ד' כ' הטור י"א שיש להקדים לוי לישראל 

וכו' אח"כ ראיתי בירושלמי סוף הוריות דאי' התם שלוי וישראל שוין, רק 

כמ"ש הרב"י שם, בזמן הדוכן היה לוי קודם, אבל ביו"ד פסקו דלא כותיה ו

וצ"ע למה דהא רש"י ]פרשת ראה[ כתב ג"כ כן וכ"ה בספרי שם
א
. 

                                                 
 עקב ג

תם איתא: יודע לדבר אביו לומדו תורה "וקריאת שמע", ונ' ד' מב. אך ק' דה א[
דהתם לא קאי אקרא, אלא הברייתא הביאה כל דיני חינוך וע"כ גם ק"ש בכלל, 
]ועי' ברכות ד' כ. בתד"ה וקטנים ובספר אמרי נועם ואכמ"ל[, אך הספרי כאן 

א דין וכן מבואר ברמב"ם הל' ת"ת פ"א ה"ה שהו איירי מדין תורה בלימוד הבנים,
תורה ]אך ע"ש שהביא נמי ק"ש[. ונ' דמשו"ה מבואר נמי כאן בספרי דמלמדו 

ובסוכה ליתא זה, ]ועי' בזה באורך בויואל משה ריש ח"ג[ דבאמת ק'  שון הקדשל
לשון הקדש מאן דכר שמיה, וע"כ דלהבין וללמוד התורה צריך להבין משפט לשון 

וא כעזר וסעד ללמוד התורה, וע"כ הקדש, ודוקא אז יבין התורה הכתובה לנכון, וה
בסוכה שאינה אלא לחינוך בעלמא, סגי בלימוד גרידא, דבחינוך לא צריך אפי' כל 
פרטי המצוה עי' מ"ב סי' תרנ"ח ס"ק נ"ח, ואפי' להחולק שם, מ"מ לא צריך יותר 
כגוף המצוה, אבל מצות ולמדתם הוא להבינו התורה על בוריה, ולזה צריך לימוד 

א לה"ק. נמצא דנשים פטורות מלימוד לה"ק, דלא יהא טפל חמור מן לשונה, שהו
 כדאי' בספרי וברש"י שם ג[ו ז    ב[העיקר וק"ל.  

 ראה
הנה מה שהק' רבינו מהירו', לפי מש"כ בפני משה שם לק"מ, שכתב דאיירי  א[

לענין טומאה מי יטמא למת, ישראל או לוי, ועל זה קאמר דכשיש דוכן שהלוי 



 ליקוטי זית רענן

 קעא

 

 -שופטים  א  -

 

 ]כ  יט[ כי ממנו תאכל

"כי ממנו תאכל" מצות עשה :רמז תתקכדילקוט 
א

, "ואותו לא תכרות" 

 מצות לא תעשה וכו'

 זית רענן:

                                                                                                     
לעזרה משום שיר, יטמא ישראל, אבל שלא בשעת דוכן שניהם שוין,  צריך ליכנס

ענינים שיש דין קדימה ללוי, והוא אפי' שלא  ישאבל דלענין טומאה שניהם שוין, 
בשעת הדוכן. אך הב"י ]יו"ד סי' רנט[ שכ' דבגמ' דילן לא חילקו בכך ודלא כהירו', 

 מוכח דס"ל דהירו' כפשטא.
ונה מסי' רנא ס"ט ]כמוש"כ בפמ"ג[ דיש להקדים לוי ומה שהק' המג"א מיו"ד הכו

בנתינת צדקה לישראל אפי' בזה"ז. ובמשכיל לדוד על פרש"י וכן בספרו ספרי דבי 
רב על הספרי כ' דהלאו הוא רק בארץ ישראל, ובגולה אין לאו, אבל מ"מ איסור 

רות יש, וכ"כ במנ"ח מצוה ת"נ. ובפרישה שם כ' "היינו בזמן שהיה תרומות ומעש
נוהג, אבל בזה"ז יש לו קדימה", וצריך ביאור. ונ' עוד לתרץ דהלאו הנ"ל הוא לאו 
מיוחד שלא למנוע ממנו מעשר ראשון וכן מלשמחו ברגל, וכל זה כשישראל על 
אדמתן, ולכולם יש קרקע וללוי אין, ע"כ יש לאו זה, אבל בגולה שכולם שוים אין 

ודש, וכדילפינן ליה בהוריות יג. מקרא לאו זה, ומ"מ דין אחר יש שהלוי יותר מק
דאז הבדיל ד' את שבט הלוי, היינו כשלא עשה כל שבט הלוי את העגל, היינו מצד 
שנתקדשו יותר, ולא מצד שאין לו קרקע, וזה אינו מחייב ליתן לו כלום, אלא הוא 
 דין קדימה, וכגון שיש ב' עניים ואחד מהם לוי, יש להקדימו מצד קדושתו, וזה נוהג

 לעולם וק"ל.
סי' וף ]ויל"ע בדין קדימה ללוי אי יכול למחול או לא, ובכהנים פליגי עי' מ"ב ס

קכח. ונ' דגם לוי קטן יש להקדים, ואע"ג דס"ל להמ"א דאין להקדים כהן קטן, 
]וכדהובא לעיל ויקרא כא ח ע"ש[, שאני התם דכתיב "כי את לחם אלקיך הוא 

' את "שבט הלוי", בל בלוי דכתיב הבדיל דמקריב", וקטן לאו בר הקרבה הוא, א
ואין להקשות א"כ יקדים כהן קטן עכ"פ מצד שהוא לוי, דכבר  .גם הקטנים בכלל

כ' במנ"ח דכהן אינו בכלל לאו דידן, א"כ י"ל דאינו נמי בכלל קרא דאז הבדיל, 
וצ"ע. וע"ע בקובץ שיעורים ב"ב אות רעז רעח בשם מהר"ם דאין צריך להקדים 

 אל, ונתקשה הא לוי מקודש יותר עש"ה ונשאר בצ"ע[.לוי לישר



 ליקוטי זית רענן

 קעב

 פירוש שהקוצץ אילן עובר בעשה ולא תעשה וכ"כ התו' ואפשר לומר כי

ממנו תאכל זה מצות עשה שיאכל, כדאמרינן בירושלמי
 א

עתיד אדם ליתן  

 חשבון על מה שראתה עינו ולא אכל ע"ש

 

 -שופטים  ב  -

 
 ]כא  ח[ כפר לעמך אשר פדית

כפר לעמך אלו החיים אשר פדית אלו המתים מלמד  ילקוט סוף הפרשה:

שהמתים צריכים כפרה, נמצינו למדים ששופך דמים חוטא
א

 

 ענן:זית ר

נ"ל דהכי פירושו דאמרינן בסנהדרין ד' מז. מת מתוך רשעו כיון דכי 

אורחיה מת אין לו כפרה, נהרג מתוך רשעו כיון דלאו אורחיה מיית הוה ליה 

כפרה, א"כ הכי קאמר מלמד שהמתים צריכין כפרה, קשה למה לא כיפר 

להם
א

שיש המיתה, אלא כיון דכי אורחיה קמיית אין לו כפרה, שמע מיניה  

חילוק בין המת עצמו לנהרג, נמצינו למדים ששופך דם הוא חוטא. בלא זה 

הוה אמינא הגיע זמנו למות, א"כ מה לי מת מעצמו או נהרג, אבל עכשיו 

ש"מ דיש חילוק
ב

. ובב"י בא"ח
ג

מביא הנוסחא: נמצינו למדים ששופך דמים  

 חוטא עד יוצאי מצרים, וא"כ לק"מ.
 

 

                                                 
 שופטים  א

סוף קידושין, ובקרבן עדה שם פירש לפשט אחד דהוא משום ברכת שהחיינו  א[
 וכ"ה בהגר"א או"ח סי' תקנא, וא"כ ודאי אינו מה"ת

 שופטים  ב
 בנדפס: ולמה, ונ' דצ"ל: להם    א[
מיתה ובשוגג גולה, ועוד א"כ צ"ב רב וכי לא ידענו עדיין דרוצח במזיד ב ב[

כן הוא  ג[אדרבה יפטר הרוצח דעשה לו טובה במה שהרגו שכיפר לו עוונותיו   
סי' רפ"ד, ועי' בענף הלל כאן על רבינו הלל ]שגורס נמי כרבינו[ כתב וף בב"י ס

 דאינו בב"י לפנינו, והרי שלך לפניך, והגר"א גורס כהב"י.



 ליקוטי זית רענן

 קעג

 -כי תצא  א  -

 
 כי יהיה לאיש בן סורר ומורה]כא  יח[ 

בן סורר ומורה נידון על שם סופו, מוטב ימות זכאי  ילקוט רמז תתקכט:

שטן לתוך ביתו נעשה ואל ימות חייב, אביו של זה שחשק יפת תואר והכניס 

בנו סורר ומורה וסופו להמיתו מיתה משונה שנאמר וכי יהיה באיש חטא 

משפט מות
א

 

 זית רענן:

איש חטא משפט מות והומת ולא בשבת ויו"ט", כן הוא "וכי יהיה באיש ב

בספרי
אא

. וצ"ע מה ענין זה לכאן. וי"ל כמו שכתבו המפרשים מפני שסופו 

ללסטם הבריות יהרג, הלא אין חייב מיתה על זה, ותירצו שסופו להרוג 

הבריות, והקשו דמ"מ למה נידון בסקילה החמורה, ותירצו דיהרוג אנשים 

והתוספות בסנהדרין ד' לה. בשבת דהוי בסקילה.
ב

למ"ד מקלקל בחבורה  

פטור א"כ אין חייב ]סקילה[ על רציחה בשבת, וסתם ספרי ר' שמעון דס"ל 

מקלקל בחבורה חייב, ויליף מדאסר רחמנא לידון בשבת, עי' שבת ד' קז., 

וא"כ הכי קאמר דבן סורר ומורה נהרג שסופו להרוג בשבת, וקשה מנא לן 

הוא, לזה אמר "והומת" לא בשבת ולא ביו"ט, א"כ שחייב, הלא מקלקל 

 מוכח שחייב.

 

 -כי תצא  ב  -

 
 ]כב  א[ לא תראה את שור אחיך או שיו נדחים וכו'

                                                 
 כי תצא  א

ד"ה  ב[הלל וע"ש בענף הלל, והגר"א גורס כבילקוט כאן   גירסת רבינו  ן הואכ א[
 ושפיר נהרג בן סורר ומורה על שם בשבת,   להמיתו סקילה, ועל כן אסור ג[   אין

 סופו.



 ליקוטי זית רענן

 קעד

אין מגדלין בהמה דקה בארץ ישראל וכו'  תוספתא בבא קמא פ"ח ה"ד:

ומה אני מקיים לא תראה את שור אחיך או שיו נדחים וגו' במדברות 

 ספר נימאייקשביהודה במדברות שב

ז"ל רבינו בפירוש מגן אברהם שם: צ"ע דהא דאין מגדלין בהמה דקה בא"י 

תקנת חכמים הוא. ואפשר דס"ל דעכ"פ כיון דקרא לא חייש להפסידא דא"י 

למה תקנו חכמים
א

. ואין להק' דילמא מקרא זה איירי בחו"ל, דא"כ לא ה"ל 

רץ. אך קשה למיכתב שיו כלל, רק ה"ל למיכתב מין אחר דנוהג גם בא

דה"ל לאתויי קרא דפ' משפטים דכתיב
ב

על שור ועל חמור על שה, או קרא  

דארבע צאן תחת השה
ג

. וי"ל דלהכי מייתי קרא דמשנה תורה דנאמר סמוך 

לכניסתן לא"י, א"כ מסתמא מיירי בא"י. א"נ י"ל דהנך קראי י"ל דכתבה 

ממנו או  התורה לאשמועינן דאם אחד עבר וגידל בהמה דקה, וחבירו גנב

הזיקו חייב לשלם, אבל הכא דקאמר אם ראיתם נדחים חייב לרדוף אחריהם 

ולהצילם, מקשה שפיר, דיניחם לברוח או יתפוס אותם וישחטם
ד

 

                                                 
 כי תצא  ב

כעין סברת הט"ז הידוע, אך רבינו כ' "למה תיקנו", משמע דיכולין לתקן,  א[
גדרים תיקנו וחששו לדבר מה ומקשה רק מהיכי תיתי יתקנו. וק' הא כמה תקנות ו

 ב[. וצ"ל דבמקום שמפורש בקרא להיתירא בעי טעם למה תיקנו.   חשש קראשלא 
 כא לז  ג[כב ח   

מבואר דיש נ"מ לדינא בין שני תירוצי רבינו, דלתי' א' המוצא בהמה דקה בא"י  ד[
חכמה חייב להחזירו, ולתי' ב' אינו חייב להחזירו אלא יניחה או ישחטה. ועי' משך 

כאן דמתרץ קו' הגמ' ב"מ כז. ד"שה" הוא מיותר, דקמ"ל דאע"ג דאין מגדלין 
בהמה דקה, מ"מ צריך להחזיר שה אבוד, ושוב ציין לתוספתא הנ"ל. וכוונתו דהגמ' 
נשאר שם ב"קשיא", ע"כ יש ליישבה, ובאמת כאן שהוא קושיא על הפסוק הלא 

רבינו דוד פרדו ז"ל ב"ק נד. בודאי יש לזה תירוץ. אך עי' בספר למנצח לדוד ל
תירוץ אחר, וא"כ מהא לא איריא. ומצאתי בגבורת ארי להשג"א בתענית ד' כה. 
ד"ה אמר ר"פ, נסתפק בזה אי במקום מצות השבת אבידה מותר לקיימן, וכ' דנראה 
דאסור לקיימן וחייב לקנות דבר אחר בדמיהן עש"ה. ושלש סברות בדבר א[ מצוה 

 חים ג[ יחזיר ממונם, ר"ל שישחטם או כיו"ב.להחזירם ב[ יניחם נד
ובמה דפשיטא ליה לרבינו דגונב שה בא"י חייב בדין דו"ה ]ר"ל ד[ י"ל קו' התוי"ט 
במשנה ב"ק סוף מרובה ד' עט: דתנן שם אין מגדלין בהמה דקה, והק' דזה הוה ליה 

דנטר  למתני בפ"ו שם, ר"ל בפרק הכונס צאן לדיר דאיירי בהיזק צאן. ולהנ"ל י"ל
תנא זה עד סוף מרובה, דס"ד דכיון דאין מגדלין בהמה דקה בא"י, אינו בדין 



 ליקוטי זית רענן

 קעה

 

 -כי תבא  -

 
 ]כו  ה[ ארמי אובד אבי

מלמד שלא ירד יעקב אבינו אלא לאבדם ילקוט ד"ה ואמרת:
א
. 

 זית רענן:

כתיב "ארמי אובד אבי" משמע שאבי ובספרי גרס אלא לאובד, ודריש מד

אובד ארמי
א

כדאיתא בספר שיח יצחק, ופירושו שיעקב ירד לשם לאבד לבן  

וליקח ממונו, אי נמי שידע שהוא רשע וירד לאבדו ליטול ממנו שתי 

פרידות
ב
 טובות שלא ישאר בו ניצוצות קדושה כענין שכתוב בי' מאמרות 

 

 -נצבים  -

 
 כם]כט  י[ אתם נצבים היום כול

ד"א אתם נצבים אימתי כשתהיו אגודה אחת היום  ילקוט ד"ה אתם:

כולכם, בנוהג שבעולם אדם נוטל אגודה אחת של קנים בבת אחת שמא יכול 

                                                                                                     
שהגונב ממנו, וטבחו או מכרו, יתחייב לו ארבע צאן, ויעשה סחורה בדבר איסור, 
קמ"ל דאע"ג דאין מגדלין, הוא רק איסורא בעלמא דרכיב על בעל הצאן, אבל 

באוצר מפרשי וייב לשלם לו ד' ]סו"ס ממונו הוא ולא הפקיעו חכמים בעלותו, וח
 דברים בזה[.יש התלמוד שם 

 כי תבא 
וק' א"כ איך מסיים "ומעלה על לבן כאלו אבדו", והכוונה מצד מחשבתו עי'  א[

רש"י כאן ]ובתוס' קידושין לט: ד"ה מחשבה[, והגר"א גורס "להאבד", וא"ש, גם 
שוב הכוונה לגירסא הנ"ל פי' בספרי דבי רב שהוא שם דבר "שה אובד", ו

גם בהגדה אומרים ולבן ביקש לעקור את הכל  ,כלפירוש הגר"א ולפי' רבינו ק'
בנדפס: ברידו', ונ' דצ"ל פרידות, והכוונה על  ב[שנאמר ארמי אובד אבי וצ"ע   

 .רחל ולאה שתי בנותיו

 



 ליקוטי זית רענן

 קעו

לשברם, ואילו אחת אחת אפי' תינוק יכול לשברם, וכן אתה מוצא שאין 

 ישראל נגאלין עד שיהו אגודה אחת

 זית רענן:

מנחות ספ"ו
א

 

 

 -וילך  -

 
 ד[ הן קרבו ימיך למות]לא  י

אמר משה לפניו, אם אין אתה מכניס אותי לארץ ישראל  ילקוט ד"ה הן:

הנך אותי וכו' אמר לפניו רבש"ע הנח עין אחת
א

שלי תחת הדלת ויתנו עליה  

את הדלת שלשה פעמים בשנה ואחיה ולא אמות וכו' אמר לו אני בן עמרם 

ביום שנולדתי מצאתי שיצאתי מהול ממעי אמי, ולא נצרכתי למול, ובו 

פתחון פה והלכתי ברגלי ודברתי עם אבי ואמי, אפילו חלב לא ינקתי
]*ב[
 

   וכו',
 זית רענן:

שמעתי פירושו שמשה בקש לחיות ולא יכנס לא"י, וקשה דהא חייב  א(

לעלות ג' פעמים בשנה לרגל, ועל זה קאמר הנח עין אחת תחת הדלת, היינו 

                                                 
 נצבים

נ' דצ"ל פ"ג והוא במנחות ד' כז. "וכן ישראל בהרצאה עד שיהו כולן באגודה  א[
". ועי' רש"י להלן לג ה ד"א בהתאסף, בהתאספם יחד באגודה אחת ושלום אחת

ביניהם הוא מלכם, ולא כשיש מחלוקת ביניהם. ]וכיון דקורין פ' נצבים קודם ר"ה, 
ועוד דמלת "היום" מרמז על ר"ה כידוע,  הוא התעוררות לזכות ליום הדין להיות 

ט, ועי' ע"ז ד:. ואף דכל באגודה אחת, אפי' עם הפחות שבישראל, וכטעם הילקו
אחד שייך לאיזה חוג, זה חסיד וזה מתנגד זה ספרדי וכו' וכו', הרי גם ד' מינים 

במקום אחר, מ"מ לקוחים באגודה, היינו  ל אחדשבלולב, שונים זה מזה, וגדלים כ
שלפעמים אגודים ביחד, ועכ"פ מוכן לזה להיות נאגד עם המין השני, ]ועי' היטב 

פ' ראה עה"פ לא תתגודדו[, וזה אינו קשה כ"כ, והענין גדול  בחפץ חיים עה"ת
 שהרי "אין נגאלין" אלא מתוך כך ודו"ק, יה"ר שיהיה בב"א[.



 ליקוטי זית רענן

 קעז

ם עינו, ויהיה סומא באחת מעיניו ופטור מן העור שעל גבי העין, פי' שיסתו

הראיה
א

 

והא דכתיב ב(
ב
"ותניקיהו", י"ל דהכי קאמר שלא ינק בחנם רק בשכר 

ג
 

 

 -האזינו  -

 ]לב  ג[ כי שם ד' אקרא

עי' חזקוני דלא הזכיר השם רק אחר כ"א תיבות וכן בקדושה עש"ה, ועי' 

ככתוב" ולא "וכן מגן אברהם סי' קכ"ה סוף ס"ק ב' הביאו וע"כ אומרים "

כתוב", דא"כ הם כ"ב
א

 

 

 -וזאת הברכה  -

                                                 
 וילך 

כדאיתא בחגיגה ד' ג.. ]ועי' תוס' פסחים ג: ד"ה מאליה דבחו"ל פטורים  א[
 נ' כוונת רבינו ג[שמות ב ט   ב[מהראיה, וא"כ א"א לומר הכי, וע"ש בצל"ח[   

דמצד עצמו לא ינק כלל, רק כדי שאמו תקבל שכר היניקה מבת פרעה ינק. ועי' 
 עיון יעקב סוטה יב: ד"ה יינק.

 
  האזינו

הובא במ"ב ס"ק ח' בקיצור. וכן הוא בתרגום יונתן וירושלמי, עוד כ' שהוא  א[
אחר פ"ה אותיות. וי"ל הטעם שהוא כמו אחר ספר ששלם, כשבת ד' קטו:. וי"ל 

ביאו המ"א, רק הילקוט, ששם אין הקפדה למנין אותיות, דבנוסחתינו דלכך לא ה
יש פחות מפ"ה אותיות.  ]וכ"א תיבות הוא לנוסח אשכנז, אבל לנוסח ספרד הם כב 
תיבות, וכן בשבת יש רק בנו"א כא תיבות, וע"ע היטב בחזקוני[. וק"ק דלכ' העיקר 

יש ענין מסוים בכ"א, שלא יהיו פחות מכ"א, אבל להרבות לית לן בה, ואת"ל ש
דיש להדליק ב' דאף מ"מ אפשר להוסיף כמוש"כ הרמ"א או"ח סי' רס"ג ס"א 

נרות נגד זכור ושמור, אפשר להוסיף עליהם וא"כ ה"נ, ואולי דהענין למהר 
להזכיר השם בכל האפשרי, וע"כ אין להרבות מלים. ועכ"פ נ' דאף לשיטת המחבר 

ר לומר נקדישך ]או נקדש[, הוא רק רסי' קכה וכן מנהג אשכנז דאין לציבו
כששומעין להחזן ומכוונין לצאת ממנו, אבל אם אין שומעין דבריו, יש להם לומר 
בעצמם, כי קדושה בעי הכנה וכמוש"כ החזקוני, רק יוצאים מהש"ץ, אבל אם אין 

 שומעין הכנתו, חייבין להכין בעצמם[.



 ליקוטי זית רענן

 קעח

 ]לג  כד[ יהי רצוי אחיו

דבר אחר יהי רצוי אחיו, כשהיו ישראל מתייחסים ילקוט רמז תתקסב:
א

, זה 

אומר שלי היא לויה וזה אומר שלי היא לויה, אם מראובן הכתוב מייחס שלי 

ה את אחיו באותה היא לויה, ואם ממנו הכתוב מייחס שלי היא לויה, ריצ

 שעה, לכך נאמר יהי רצוי אחיו.

 זית רענן:

נ"ל משום דיעקב אמר
א

עשר אעשרנו לך, וילפינן מיניה בכתובות 
ב

דאל  

יבזבז יותר מחומש, דהיינו מעשרה בנים, א"כ היו סבורים שיתן עוד א' 

מעשר מלבד שבט לוי, ואמר אשר אם מראובן הכתוב מיחס, שגם ראובן 

ע"כ עישר למפרע, כדאיתא לעיל פרשת ויצאנמצא עמהם, א"כ 
ג

, והיה לוי 

עשירי א"כ היה אשר החמישי, דהא למפרע הוא בנימין יוסף זבולון יששכר 

אשר, ואם ממנו הכתוב מייחס, דהיינו שהפריש ד' בכורים לד' אמהות, א"כ 

התחיל משמעון, והיו ח' ואח"כ חזר לשמעון ולוי היה עשירי, א"כ היה אשר 

י, שמעון לוי יהודה נפתלי אשר, וא"כ ממ"נ שלי הוא לויה. ועי' ג"כ החמיש

בספר ראב"ן סי' קי"ז
ד
  

                                                 
 וזאת הברכה

בתרגום יונתן שם לב וילקוט וישלח רמז קלג עי'  ג[ד' נ.    ב[בראשית כח כב    א[
 כה 

וז"ל במחלוקת קרח היה המעשה, כדכתיב ואנשים מבני ישראל מאתים  ד[
וחמישים וגו', ומכל השבטים היו זה אומר שלי היא הלוייה, קדושת לוייה, ששבטי 
הוא המעשר שאמר אבינו יעקב וכל אשר תתן לי עשר אעשרנו לך, וכל שבט 

כן, ואמר להם שבט אשר לשבטים אם מראובן הכתוב מייחסו,  ושבט היה אומר
כלומר שיש להתחיל המנין מראובן ולקדש עשירי שלו היא הבכורה של לוי, לפי 
שקדושת לוייה היא הבכורה ואין בכור מוציא בכור, ויש לך לסלק ד' בכורות של 

יהודה  ד' אמהות, ראובן יוסף דן וגד, וישארו ח' שבטים, וכשתמנה שמעון לוי
יששכר זבולון בנימין נפתלי אשר הרי ח', ויש לך לחזור לשמעון הרי ט' ולוי 
העשירי קדש, ואם ממני הכתוב מייחס שיש לכם לחשוב אחרונות ולהתחיל המנין 
ממני שאני אחרון במנין שבטים ביחס על דברי הימים, שכן מנוים שם ראובן 

ין גד ואשר, ובמנין אחור אין לסלק שמעון לוי ויהודה יששכר זבולון דן יוסף ובנימ
הבכורות דמנין אחור האחרונים הם ראשונים, וכי תחשבו לאחור מאשר, יהיה לוי 

 העשירי קדש, ובזה הדבר ריצה את השבטים והודו לו עכ"ל וע"ש באבן שלמה



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קעט

 הוספות

 
ובמכילתא דלר' ישמעאל דהחידוש א[ שמות יב י והנותר עד הבקר וכו'. 

וי"ל דגבי : בזית רענןוכ' רבנו דבשבת לא ישרף. ותמוה דהוא ק"ו מיו"ט. 

ה' ]שמות כ י[ איירי בשאר שבת איכא למימר דקרא 'לא תעשה כל מלאכ

שבתות השנה, אבל כל מלאכה לא יעשה בהם ]יב טז[ כתוב ]בפסח[, וא"כ 

אי אמרת ששורפין נותר בפסח, א"כ כל פסח מותר במלאכה, וא"כ בטלת 

 במלבים.עי' עכ"ל. ועי' בבית הלוי כאן וציין לרבנו, ו כל מלאכה לא יעשה בהם

 

ובר המחבר או"ח סי' רכח ס"א דמברכין ועל כן ס. ב[ במדבר לד ו. הים הגדול

עליו שעשה את הים הגדול, כמוש"כ הגר"א שם מהאי קרא. אך המ"א שם הביא 

מהתוי"ט מהרא"ש שרק על האוקיינוס מברכין. ונ' לדחות הראיה מהפסוק 

דבדברים א ז כתיב 'הנהר הגדול' ופרש"י מפני שנזכר עם ארץ ישראל, וכ' 

רות, א"כ ה"נ הים התיכון אינו גדול בעצמו, בשפת"ח שבאמת הוא הקטן שבנה

אלא כיון שהוזכר כאן עם ארץ ישראל שהוא גבול המערבי, אבל לברך עליו בסתם 

 את הים הגדול זה לא מספיק. 

 

ובהערות. עוד נ' להסביר דברי הילקוט  פרשת עקב א,עי' מה שהובא מרבנו  ג[

שיצחק הפריש מעשר  כאן עם מש"כ רבנו על דברי הילקוט פרשת לך לך אות א

שני דכתיב ביה ברכה ע"ש, א"כ הכא נמי דכתיב ובירך פרי בטנך ופרי אדמתך, 

איירי במעשר שני דכתיב ביה ברכה. ומה שהוקשה מילה דוקא למעשר שני, נ' 

דכשם שמע"ש אין בו נתינה למי שהוא אלא הבעלים אוכלים אותה בקדושה ]כדין 

יהיה כל פריו קדש הילולים לד'[, ובזה זוכה נטע רבעי שכתוב ביה ]ויקרא יט כד[ 

ליראת שמים כדכתיב ]דברים יד כג[ ואכלת לפני ד' אלוקיך למען תלמד ליראה 

את ד' אלוקיך כל הימים וכו' ]ועי' תוס' ב"ב ד' כא. ד"ה כי מציון, ובחינוך מצוה 

שס באורך[, שהאכילה מתאוותיו של אדם, עד שאפשר שיהיה זולל וסובא, ועי' 

ב"ן ריש פרשת קדושים, וכל עמל אדם לפיהו ]קהלת ו ז[, ועל כן מע"ש משרה רמ

בו קדושה ובפרט באכילתו, וכן הוא במילה אשר היא מצוה ממושכת כל ימיו, 

וכידוע מדוד המלך שניחם עצמו על ידה בבית המרחץ כדאיתא במנחות ד' מג:, 



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפ

ה"ת וז"ל הספר ומצאתי טעם זה ברמב"ם אחר ספר המצוות הקצר לפני הל' יסו

השני המצוות התדירות וכו' כדי לאהוב את המקום וזכרו תמיד וכו' ומילה בכללן 

לפי שהיא אות בבשרינו להזכיר תמיד בשעה שאין שם לא תפילין ולא ציצית 

וכיוצא בהן עכ"ל, ]והוא מרגניתא[, הרי שזה תכלית המצוה, והיינו אחד 

ר טהור מגמרא הנ"ל, אבל הטעמים מתכליותיו. וזה הביא בספר היד שמקורו מקו

המפורסמים ממורה נבוכים המציא הוא ז"ל מדעתו הרחבה, וביד הביא מה 

שמפורש בחז"ל. ובזה ניצל מהרהורי עבירה שהן קשין מעבירה, יומא ד' כט., וכל 

שכן מעבירות עצמן ]ועי' ב"ח ריש הל' מילה[, וזה מגלה לן ההיקש הזה, שכמו 

ויראת שמים, כמו כן המילה, שמקיימים מצוה זו בכל המעשר שני משרה קדושה 

מקום ובכל זמן והיא משרה קדושה עליו, אחר הפרשת הרע ממנו, ושניהם על ידי 

הפרשה, זה בחלק הנפרש והנאכל, וזה החלק שנפרש ממנו הנשאר לעולם, וקמ"ל 

דמצות מילה אינה כמצות לולב וכיו"ב שהיא המעשה, אלא הוא כמו אכילת מע"ש, 

 לא הפרשת מע"ש, זה ביאור דברי רבנו הקצרים והנפלאים, ודו"ק.ו

 

וי"ל דהוה אמינא דוקא עי' גליון הש"ס סוטה ד' לח. וז"ל רבנו  ד[ דברים י ח.

לפני ד' כשמשמש לפני ולפנים צריך עמידה, אבל במזבח בחוץ לא, לכן 

 . ]דברים יח ה, דלא כתיב ביה לפני ה'[ יליף מלעמוד ולשרת

 

ועל כן בקריאת שירת הים לא יצא, שלא היה זה ביום  ז ג. יום צאתך.ה[ שם ט

היציאה, החת"ס דלא כמ"א סוף סי' סז כדהובא שם בהרע"א וכדהגיהו שם 

 בהוצאת מכון ירושלים ע"ש.

והרד"ק בספר ]ותימה שאדונינו המג"א מופרך מפסוק בחומש. והנה האבן עזרא 

'ביום הכתי כל בכור' כ' שהכוונה על  , להלן במדבר ג יג[השרשים סוף שרש 'יום'

הזמן, שהרי מכת בכורות היה באמצע הלילה, והוסיף: 'וכן רבים', ונ' דגם 'יום 

 צאתך', אין הכוונה רק מה שהיה בט"ו ניסן, שהרי מספרים מהשיעבוד ועשר מכות

, וע"כ הביאור, 'יום צאתך' זמן היציאה שכולל אפי' זמן רב קודם יום ההוצאה

וס"ל להמ"א דדבר גדול כמו קריעת ים סוף הוא בכלל, וא"כ מהפסוק  השיעבוד,

לק"מ. ומהמדרש הרי שנינו שאין למדים הלכה מהמדרש ]או מן ההגדות כדהובא 

ברשב"ם ב"ב ד' קל: סוף ד"ה עד שיאמר[, והובא במג"א עצמו כן בסי' קכח ס"ק 

ט "ה אות לו ובתוי"ברכות פא "תוס' רעעוד ב עי'ו כט, וא"כ ת"ל לא קשה כלום.

 ל."ואכמס"ק ח, מ"ב סי' רכה בו ,שם



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפא

רמז ט יש נשים חסידות גיורות: הָגָר אסנת וכו' ויעל אשת  בילקוט יהושעו[ 

ובזה מיושב מה ששמעתי קושיא מהגאון : בזית רענן וכ' רבנוחבר הקיני. 

מוהר"ר ישראל אב"ד דקהלתינו ק"ק קאליש לפי מש"כ בספר עשרה 

ור' מאמרות ]חיקור הדין ח"ה פי"א[ שר' עקיבא בא מסיסרא שבא על יעל, 

עקיבא ס"ל דגוי ועבד הבא על בת ישראל הולד ממזר ]קידושין ד' עה:[, 

א"כ ר"ע חס ושלום ממזר. ולפי מה שאמרו פה שהיתה גיורת, יש לומר 

 שנתגיירה אח"כ.

 

מגילה ד' יא. מהודו ועד כוש. הודו בסוף העולם וכו' כי הדדי  אסתר א א.ז[ 

הא והא איתנהו, ולא נחלקו פירשו הראשונים ד כ' רבנו בזית רענן:וכו'. 

במציאות, כי העולם עגול ככדור, ותפסח ועזה הם זה בצד זה, ואם באנו 

לחשב העיגול מצד תפסח עד שתגיע לעזה נמצאת כל אחת מהן בסוף 

העולם, והם גם סמוכות זו לזו, וכן אתה אומר בהודו וכוש, דלא פליגי 

הודו בסוף העולם  במציאות דגבי הדדי קיימי ומצד חגורת העיגול תהיה

 וכוש בסופו עכ"ל. 

כן הוא במנות הלוי בשם ר' משה אבן תיבון בספר פאה, ]ועשה ציור[, וא"ש הערת 

השפתי חכמים ע"ש. ןכנראה קרא רבנו גם את בעל מנות הלוי בעל הלכה דודי 

רבנו שלמה אלקבץ 'ראשון' ולכן כ' לשון רבים 'הראשונים'. ומש"כ שהעולם עגול 

 "ז ד' מא. ד"ה ככדור, ובספר סדר יעקב שם.עי' תוס' ע

 

. מפני מה נתחייבו כלייה, שנהנו מסעודתו של אותו רשע ח[ מגילה ד' יב

 וכ' רבנו בזית רענן. וכו' מפני שהשתחוו לצם. וכי משא פנים יש בדבר ע"ש

פירוש בשלמא לדידן ניחא כי על ענין שנהנו תיקנו בצומות, ]רמז תתרמח[: 

ו לצלם ואיתא במדרש, אלא לדידך דאמרת שעל שהשתחשצמו ג' ימים כד

לא מצינו תיקון שלם ותשובה שלימה מיוחסת לעון, ויש להקשות וכו' משא 

פנים יש בדבר. פירוש אחר בשלמא לדידן ניחא דלא יקשה משוא פנים יש 

בדבר, דאין הכי נמי דנושא השי"ת פנים לישראל כדכתיב ישא ה' פניו 

א פנים לישראל, שאני כתבתי בתורה ואכלת אליך, אמר הקב"ה לא אש

ושבעת וברכת, והם מחמירים על עצמן עד כזית ועד כביצה ]כדאמרי' 



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפב

בברכות ד' כ:[, וזה לא יתייחס להם אלא בהיותם בתואר היושר אלוקים, 

אך אם חס ושלום יתפסו במומי עבודה זרה הרי הם יוצאים מחזקת 

ולה, והרי הוא כנכרי לכל הישראל, שהמודה בע"ז ככופר בכל התורה כ

דבריו, ומעתה לא יתייחס להם משוא פנים כלל, א"כ לדידן ניחא ולדידך 

 קשיא ודו"ק עכ"ל.

ולפי"ז התירוץ שלא עשו אלא לפנים, דאף שהיו צריכים למסור עצמם למיתה, 

מ"מ לא האמינו ח"ו בע"ז, ולא יצאו מכלל 'ישראל', וכן לפירוש הראשון כיון 

על זה תשובה רגילה בחרטה ותענית, ועי' תוס' ע"ז ד' ג. ד"ה  שהיה באונס, יש

 שלא השתחוו ואכמ"ל.

 

ויקצוף המלך מאד וחמתו בערה בו. מגילה ד' יב: אמאי ט[ אסתר א יב. 

הוקשה לרז"ל וכו' : רמז תתרמט[דלקה ביה כולי האי וכו'. כ' רבנו בזית רענן ]

רר דעתו, וכאן וחמתו ואין דרך העולם כן, אלא הכעס הולך ומתמעט ומתק

בערה בו והולך ומבעיר, מאי שלחה לו דדלקה ביה חמתיה ואזלא דולקת 

הולכת יותר ואין טבע העולם כן, אלא שלחה ליה בר ארוריה דאבא וכו', 

א"כ בתחילה קצף המלך מעט שמיאנה לבא, קודם שישמע דבריה, ואח"כ 

 שמע מה שביזהו, אז וחמתו בערה בו עכ"ל.

 

עי' רש"י. וכ'  שהיתה מחווה כלפי אחשורוש ובא מלאך וכו'.טז.  י[ מגילה ד'

ואפשר לומר דדייקי מלת 'נמכרנו' כי היה לו לומר כי  זית רענן:רבנו ב

 .נקנינו, כי הוא הקונה מהמלך, אלא שכוונתה היתה כנגד אחשורוש ה'מוכר'

 

ה וכו'. ליהודים היתה אורה וכו'. מגילה ד' טז: אורה זו תוריא[ אסתר. ח טז. 

יען אז קיימו מה שקבלו כבר ]שבת  .אורה זו תורהוכ' רבנו בזית רענן: 

פח.[, שהיה להם מודעה רבה לאורייתא שכפה עליהם הר כגיגית ]שם[, 

ועתה קיימו מה שקבלו בסיני, א"כ עד עתה לא היה להם תורה, ועתה 

נתקיימה התורה בידם וקבלוה מרצונם הטוב, וזה שאמר ליהודים היתה 

של פורים  שמחה זהו יום טוב.ורה זו תורה שקבלו התורה בלי כפיה. א

שניתוסף להם יו"ט זה מחדש, כמו שאמרו רז"ל ]מגילה ד' יג:[ שהמן אמר 



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפג

מפקי ליה לכולה שתא בשה"י פה"י, שבת היום פסח היום, אמר הקב"ה אני 

יען  ששון זו מילה.נותן להם יו"ט אחר מפלתו של המן, הוא פורים. 

היה חותך מילותיהן של ישראל ואומר הי לך מה שבחרת טול מה  שעמלק

שבחרת ]תנחומה כי תצא ט[, ובמפלת המן הבא מזרע עמלק ששו במצות 

שעתה נתקיים יקרם והדרם, כי  ,שבראש ויקר אלו תפילין.מילה ודו"ק. 

נפל פחדם על כל העמים, ורבים מעמי הארץ מתיהדים, ומה שעד עתה 

 יכה ד ב[, עתה בא להם יקר התפלין עכ"ל. נחשבו לנבלי חרס ]א

 

ורש"י מגילה ד' טז: כ' דעל כל אלה גזר המן שלא יקיימוה, וע"ש במהרש"א 

, ועד עכשיו לא מצינו כן אלא בדוד במצוות מילה יש לפרש וששו כולםווהגר"א. 

המלך, עי' שבת קל. מנחות מג:, אי נמי ששמחו רק במרחץ עי' לעיל אות ב ועתה 

 יד.שמחו תמ

ולדברי רבנו יתכן לפרש מש"כ הרמ"א סי' תרצה ס"ב טוב לעסוק מעט בתורה 

קודם שיתחיל הסעודה וסימן לדבר להיהודים היתה אורה ושמחה ודרשינן אורה זו 

תורה, וע"ש בדרכי משה ובעטרת זקנים דזה מגין שלא יארע קלקול בסעודה ע"ש, 

צווה בה, וזה החידוש בפורים דאמרי' בסוטה ד' כא. דתורה אינו מגין רק למי שמ

שקבלוה ברצון, וא"כ מחוייבים בה, וגדול המצווה, וע"כ היא מגינה, וזה מחייב כל 

תורה בשבועות או יותר  ןהשנה שהרי הוא מחוייב בה, א"כ זה מחזק כמו ביום מת

ודו"ק. ואפשר לעסוק בהלכות פסח, ויקיים גם הא דשלשים יום, כדאי' בסי' תכט 

 תחילים בפורים עצמו, ושניהם בידו. מ"ב ס"ק ב שמ

 

עי' רש"י ובמגילה ד' טז: גדולה ת"ת יותר . ורצוי לרוב אחיו. יב[ שם. י ג

: וי"ל דהני מילי תלמוד מהצלת נפשות. וכ' רבנו בזית רענן בשם מאור עינים

תורה דיחיד, אבל ת"ת דרבים וכו' ומרדכי היה עוסק בת"ת דרבים ללמד 

ועי'  לכן גדול ת"ת דרבים יותר מהצלת נפשות עכ"ל.את בני ישראל תורה, ו

מגילה ד' ג: הא דיחיד הא דרבים. ובעיקר הקו' עי' היטב בט"ז יו"ד סי' רנא ס"ק ו, 

 וכנראה לא היו הדברים לפני רבנו.

 

למה נשתתפו הנשים עם הקטנים ]רמז עח[ ד"ה וחנה,  יג[ בילקוט שמואל א'

אלא לב אחד. וכ' רבנו בזית רענן  והעבדים לענין המצוות לפי שאין להם



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפד

פירוש לענין מצות עשה שהזמן גרמא וכו' וא"כ מ"ע שאינו נוהג לעולם 

]וידוע טעם הכל בו שאין להם תמיד פנאי כיון שרשות קרוב הוא שלא תעשה. 

א"ש טפי בפנויה[, וי"ל דכוונת רבנו מצד כדבסמוך  בעליהם עליהם, אך טעם הנ"ל

פר מגן אבות, אבות פ"ה מי"ב ורוב החכמים הם שתשכחו. וז"ל התשב"ץ בס

האדומיים וזה הוא הטבע הראוי לזכרים שיהיו חמים ויבשים ולזה נקראים 

"זכרים" לשון זכירה, היפוך הנקיבות שהם קרות ולחות, ולזה נקראים "נשים" 

 לשון שכחה, מענין "נשיתי" טובה עכ"ל.

הוא ל' רבים, ול' יחיד הוא  ]וכן 'נשני' אלקים בראשית מא נא. אך ק"ק דנשים

אשה כמו איש, וגם ל' רבים 'אנשים' כעין "נשני", ועוד דברד"ק בספר השרשים כ' 

דלשון רבים דאשה הוא אישות, ול' נשים בא מלשון אנש, ובערך אנש כ' דאפשר 

דל' אשה בא מל' אנש והדגש לחסרון הנון, והראוי אנשה. וצ"ל דמ"מ נשים הוא 

א'נשים בהוספת א' אינו דומה עוד ללשון נשני, וכמובן אכמ"ל כלשון נשני, אבל '

 [..בזה. ועי' בראשית אות ו ובהערות

 

הייתי מפרש הילקוט אחרת, דכוונת חנה 'על לבה', אמרי'  לולא דמסתפינא]

בברכות סוף ד' לא: על דדיה, וזה נחשב יופי, ע"ש ד' י: 'בהוד יפיה' כפרש"י, וזה 

י' בב"ב ד' קסד: שאין אדם ניצול מאלו בכל יום, אבל גורם הרהור בגברים, ואמר

אשה אין לה הרהורים כאלו, וע"כ אין לה מעשהז"ג שזה מייסר את המחויב בהן, 

ובבמדבר כג כד הן עם כלביא יקום ופרש"י מתגברים וכו' לחטוף המצוות קריאת 

צריך  שהוא שוכב עיף ויגיע אבללקיימם שמע תפילין, ואינם בנשים, כי אלו קשים 

לקום דזמן ק"ש ]ותפלה[ עובר, וכופה מחליש כחות היצר שלו, אבל אשה שאין 

לה היצר לכל אלו הדברים כנ"ל, לא צריך הקושי שבמעשז"ג, שאין לה אלא לב 

אחד, ואמרו בביצה ד' כה: שניתנה תורה לישראל מפני שהן עזין ופרש"י והיא 

, שאין לה רק לב אחד, ולא מתשת כחם ומכנעת לבם, אבל נשים אין להם גם תורה

הוצרכו לתורה ולא למעשז"ג וק"ל. גם יש לפרש כעין זה שבב"ב שם אמרי' שאין 

אדם ניצול מהרהור עבירה ומעיון תפלה ומאבק לשון הרע, וכיון שעל פי רוב היא 

סי' קו ס"ק ב, לא שייך אצלה כ"כ עיון  רבנווכמוש"כ מתפללת רק תפלה קצרה 

 לה"ר, היינו 'לב אחד'. תפלה, לא נשאר רק אבק

 

נ' פשוט שאין כל אלו רק טעמים בעלמא ואין לעשות מזה שום נפקא מיניה אמנם 

לדינא, ולהלכה זה גזה"כ שפטורים ממעשז"ג, ועי' קידושין ד' לד.: לה הילפותות. 



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפה

ומש"כ בתשו' רע"א מת"ל סי' פ דבשב ואל תעשה חייבין, אינו מצד שלא שייכות 

זה"כ לא נדרש רק על מצוות, ולא על איסורים ע"ש, ואלו סברות הנ"ל, רק דהג

 איסור הם. ועי' פני יהושע ביצה ד' ל. ובצל"ח שם.

 

כ' בטעמא דקרא ]מהדורא ה[ להגר"ח קניבסקי  בבראשית ב כט.ובאותו ענין: 

שליט"א ]ז"ל[ הק' למה יש לאשה רנ"ב אברים, הא אדרבה יש לה פחות מצוות 

לה המצוות שהזמן גרמא, ולמה יש לה אברים אפי'  מהאיש שיש לו רמ"ח, שאין

יותר מהאיש. ותי' דמה שהיא מקיימת מעשהז"ג בלי חיוב שוה ביותר ע"ש. וצ"ב 

שלפי"ז יש לה כמה אברים למצוה אחת. גם ק' כיון שאמרו גדול המצווה ועושה, 

 וכמו שהביא שם, איך נעשה בסוף האינו מצווה גדול יותר.

או רמ"ח אברים, כיון שיש רמ"ח מצוות, אלא להיפוך דגוף ונ' שגם באיש לא נבר

האיש צריך רמ"ח אברים, ואח"כ נתן הקב"ה רמ"ח מצוות כנגדן, וכן משמעות 

הגמרא במכות סוף ד' כג: ורמ"ח עשה כנגד איבריו של אדם, שהיו האברים לשון 

לא  וכנגדן ניתנו מצוות, ולא להיפך. ואשה הגוף שלה צריך רנ"ב אברים, ואצלה

ניתן מצותיה נגד האברים, ויש לה כמה אברים שאינם מכוונים לאיזה מצוה, ואם 

, גם בשמן ששון חיי שרה אות א מבואר דבאשה אינו כן אולי אפי' כולם ודו"ק

 [. מכוון נגד איבריה.

 

. ולפני עיור לא תתן מכשול. רבנו בסי' קנו ס"ק ב בהביאו יד[ ויקרא יט יד

שיל תם בדרך שנא' ולפני עיור וכו', והמקום ינחנו שלא להכ כ' הרבה מצוות

וצ"ב למה ומה הוסיף כאן, שלא כדרכו. ונ' דהנזהר שלא בדרך אמת וישר. 

להכשיל אחר בדרך, וכדכתיב ]דברים כז יח[ ארור משגה עיור 'בדרך', בשכר זה 

כהא כשמדליק נר שבת זוכה דרכו באמת וישר. זה האדם שילך בליעזור הית"ב 

יר בתורה שנא' נר מצוה ותורה אור עי' שבת כג:, מדה כנגד מדה, ה"נ לבן שמא

בשכר שאינו מכשיל השני, גם הוא נשמר מחטאים ועוד יותר. ומתורץ מה כוונתו, 

אבל עדיין ק' למה כתב כן הכא, התפלה הזו. ונ' שעיקר ספר המ"א הוא לבאר 

, הלך בדרך 'ל היהזה הקטן גדו'דברי השו"ע והרמ"א, אבל בזה הסעיף קטן, אשר 

אחר והביא המון דברים שהמחבר והרמ"א לא דברו כלל מזה, והיה אפשר להביא 

עוד, או אולי החמיר ביותר במה שהביא, והמ"א ידע שספר הזה יהיה המורה דרך 

לכל ישראל, בדרך הישראלי היינו 'אורח חיים', עד עמוד הכהן לאורים ולתומים, 

בריו של המ"א, א"כ בלי סייעתא דשמיא מרובה, וכן היה, שגם המ"ב העתיק כאן ד



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפו

אי אפשר לכתוב הס"ק הזה, ע"כ הציל ההזדמנות, להתפלל ש'המקום ינחנו בדרך 

אמת וישר', אמת שלא ימעט, וישר שלא ירבה, וכתפלת הש"ץ בימים נוראים 'הוה 

 מצליח דרכי אשר אני הולך' וק"ל.

בספר המצוות הקצר שלו ל"ת עו ]והמ"ב כ' שלא ליתן לו עצה שאינה הוגנת, וכ"כ 

וכן שלא להכשילו באיזה איסור ]וצ"ע למה השמיט זה כאן[, משמע דס"ל דיצא 

הפסוק לגמרי מן הפשט ובמשים לפני עיור מכשול ממש שיפול עליון אינו עובר. 

ובמנחת חינוך מצוה רלב נסתפק בזה וע"ש בהערות. ובקובץ שיעורים ב"ב אות עו 

 שעובר גם כפשוטו. ופלא שלהגר"ז כאן נשמט לאו זה[.עז, הביא מהיד רמ"ה 

 

'בילקוט': שמות רמז קסה וע"ש בזית רענן הרגיל,  בשמן ששון בראשית אות יב.

 וברד"ל בפרקי דר' אליעזר פמ"ח אות לת. 

 

בילקוט תהלים רמז תתעד. 'ובימי אקרא' בימים טובים שנתת לי, ביום טו[ 

פירש רבנו'בזית רענן לחודש השביעי.  השבת וכו' בא' לחודש השביעי בעשור

שאלו נקראו 'יום' ביום השבת יום תרועה יום הכיפורים. אבל צ"ב מאי שנא אלו 

מהשלש רגלים. וי"ל דבאלו יש מצוה מיוחדת בדיבור 'בקריאה', בשבת קידוש הוא 

מה"ת, משא"כ יו"ט ]כמוש"כ המ"מ והמ"א סי' רעא ס"ק א[, בראש השנה תקיעת 

עי אי הוא כתפלה כמוש"כ הגרי"ז, גם בלי זה סוף סוף הוא על ידי שופר, לא מב

הפה גם י"א שבשעה שאין שופר, אז אמירת פסוקי מלכיות וכו' הם מה"ת, וביו"כ 

הוידוי הוא מה"ת כמו שכתוב לפני ד' תטהרו. ]אך ק' דבליל הסדר איכא והגדת 

באזני בנך וכו', ואף  לבנך. ואולי י"ל דעיקרו להגיד לאחרים, וכן כתיב למען תספר

שגם בינו לבין עצמו חייב, משא"כ אלו השלש הוא מדבר אל הקב"ה ואלו נקראים 

'אקרא'[. אך עי' רמב"ם הל' חו"מ פ"ז, משמע שאין עיקר המצוה לאחרים וי"ל 

ד'אקרא' הוא להקב"ה משא"כ ההגדה הוא לאחרים או לעצמו אבל לא להקב"ה. 

נו שהוא ביום ולא בלילה, וכמו שדורשין כן בכמה וי"ל עוד כיון דכתיב 'בימי' היי

דוכתי, משא"כ ההגדה היא דוקא בלילה, ואף שקידוש עושין בלילה, אפשר לקדש 

מבעוד יום וכמו שעושין כן, בקיץ בחו"ל, גם אם נאנס בלילה מקדש ביום, שאין 

 המצוה דוקא בלילה כמו ההגדה. וק"ל.

 

כ' רבנו בזית  וכו'. מור וכו' ויספתדברים יט ח. ואם ירחיב וכו' כי תשטז[ 

בשם ב"א, והכוונה לספר 'ברית אברהם' שמביא פירושים שקדמו לו רענן כ' 



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפז

וז"ל: וא"ת למה צריכין לעת"ל, הא כתיב ולא ילמדו עוד מלחמה ]ישעיה ד ב[ 

וכתיב השם גבוליך שלום ]תהלים קמו יד[. וי"ל דלעת"ל היינו לימות המשיח 

ין בין העוה"ז לימות המשיח אלא שעיבוד מלכיות וכתיב 'לא א]ברכות לד:[ וכמ"ד 

ילמדו', לעולם הבא, אי נמי אע"ג דלא איצטריך מבדלי להו כי היכי דלא ליבצר 

מצוה אחת מן התורה עכ"ל. ]וכוונת תירוץ השני דיש דין ומצוה, בכיבוש ארץ 

מצוה[.  ישראל להפריש ערי מקלט, אע"ג שאין נצרכים כלל, עצם הפרשה היא נמי

ובזה א"ש שבאמת אין צורך, אבל ה' נותן המצוה לשם מצוה. וכן הוא בפירוש 

'המיוחס' להראב"ד על הספרי כאן ]ואפי' אם אינו להראב"ד הוא עכ"פ פירוש 

 קדמון, ומשם העתיקם הבית אהרן.

ג[ אך ק' א"כ מה בכך דידע משה רבינו שאין קולטות, מ"מ יפרישם, משום מצוה 

צה לקיימו, מכות ד' ט:, הרי זה חיוב, דלא גרע מלעתיד לבא דלא הבא על ידו ר

צריכים לקליטתם, ומ"מ מצוה איכא. וי"ל דחלוקים ביסודם, לעת"ל הם ערי מקלט 

ובכחם לקלוט, אלא שלא יבא לשם רוצח כיון שאין חוטאים, ]אבל אם רצח לפני 

ים עצמם, לא ביאת המשיח יכול לנוס להם[, משא"כ בזמן משה שהיה החסרון בער

 מיקרו כלל ערי מקלט, ואעפ"כ הפרישם וק"ל.

ובמשך חכמה כ' דוקא כי ירחיב מצד כי תשמור וכו', היינו זמן של 'אחישנה', ואז 

אין בין עוה"ז לימים אלו רק שיעבוד מלכיות, אבל אם יבא משיח מצד בעתה אז 

עשיית יתקיים וגר זאב עם כבש ולא צריך להו, וא"כ מיושב היטב דיש עוד 

בני ישראל עבירה. ]וכזה כ' נמי באלשיך ]פסוק ח ד"ה אם ירחיב[ דבאחישנה יהיו 

 .[רבים, ובעתה יהיו מועטים ואין צורך בהוספת ערים

אך ברמב"ן כאן מבואר שאיירי בזמן העתיד היינו בזמן 'בעתה' וז"ל כאשר תגיע 

שיהיה זכותך שתשמור כל המצוה לאהבה את השם אהבה שלימה קיימת לעולם 

גלוי לפניו שלא תחטא עוד לעולם אז ירחיב את גבולך ויתן לך כל העמים והוא 

לימים אשר אמר ]להלן ל ו[ ומל ה' אלהיך את לבבך ואת לבב זרעך ולבב זרעך' 

יורה על 'כל הימים' העתידים לבוא וכענין שנאמר בקבלה ירמיה ]לב לט מ[ ונתתי 

ית עולם יבדילו שלש הערים האלה. להם לב אחד וכו' ואז כאשר יכרות להם בר

וברמב"ן על הפסוק ומל ד' וכו' כ' דאז תתבטל הבחירה. וק' למה לא ביאר כלל, 

 שא"כ למה לי ערי מקלט. 

ומ"מ כיון שהרמב"ן לא כ' מזה כלום, והוא חידוש שיהא מצוה בעלמא בלי צורך, 

שיו מקבלים נ' יותר דס"ל הדבר כפשוטו, חדא אולי חטאו לפני ביאת המשיח, ועכ



הוספות -ליקוטי זית רענן   

 קפח

העונש שהשוגג נופל על המזיד, או כמוש"כ הח"ס כאן ד"ה ולא ישפך, שהאויר 

עדיין טמא כיון שהיה ביד האומות עד עכשיו, וקורה רציחות ]עכ"פ בשוגג[. ויסוד 

 זה ביאר גם בבית הלוי ריש פרשת נח, שכאלו יש החטא באויר ע"ש באורך.

ר"א ברכות ד' יג ד"ה וכן, ע"ש. אך וכעין חילוק המש"ח כ' גם באמרי נועם להג

יל"ע על המש"ח שהרי הרמב"ם פי"ב ה"א כ' דפסוק זה הוא משל. וכנראה שסובר 

שהר"מ לא הביא כלל הזמן דבעתו, ולפי"ז לא קשה קו' הראב"ד שם מקרא ]ויקרא 

מב ו[ והשבתי חיה רעה מן הארץ, דזה לעולם הבא ואז הרמב"ם מודה. ]גם דברי 

ב"ז שם דבארץ ישראל יהיו שינוים מהטבע, ובהם קיימינן כאן, המש"ח דלא כהרד

  .אך לא היו דבריו לפני המש"ח[

גם בשער המצוות להרח"ו ורמז לו המ"א בזית רענן כאן, כ' וכעין דברי המש"ח 

רק מטעם אחר, שכ' כי יוצאי הבל נהרגים כ' וז"ל ונודע כי שני קצים לביאת 

ה, והנה אם הקץ הוא בעתה ודאי שיתוקנו כל המשיח אם זכו אחישנה, לא זכו בעת

זרעו של הבל אבל אם הקץ הוא אחישנה עדיין לא נתקן זרעו של הבל והתיקון 

להם הוא זה שיהרגו אחר ביאת המשיח אך לא במזיד שהרי אז לא ישא גוי אל גוי 

חרב וגו' אלא יהיה בשוגג ועי"כ יתרבו הרוצחים בשוגג ובפרט שצריך למהר 

ותיו במהירות גדול ולכן צריך שלעתיד לבא תוסיף ג' ערי מקלט, וזה תיקון זרעי

שאמר הכתוב ואם ירחיב וגו' כי תשמור וגו' כלומר אם הרחבת את גבולך בביאת 

המשיח יהיה על ידי זכות 'כי תשמור את כל המצוה' וגו' ועל ידי כן יוקדם הקץ אז 

.עכ"ל תיו של הבל וכו'מוכרח אתה להוסיף עוד שלש ערים כו' למהר תיקון זרעו



 נספחים

 קפט

 

 נספחים

 
א[ הערה אחת מהמגן אברהם בפירושו "מגן אברהם" על התוספתא 

 , גם בגמרת עוז והדר.שנשמטה בתוספתא בש"ס דפוס ווילנא

 

מכות תורה ארבעים חסר אחת, אומדין אותו אם יש לו  תוספתא מכות פ"ג ה"י:

אלא מכין אותו עד שיקבל ללקות לוקה ואם לאו אינו לוקה, מכת מרדות אינו כן, 

 עליו או עד שתצא נפשו.

ונ' כוונתו  וזה שלא כמהרא"י בביאורי רש"י. על זה כ' המגן אברהם:

למש"כ מהרא"י ]הוא התרומת הדשן[ בספרו קטן הכמות ורב האיכות "ביאורי 

רש"י" פרשת כי תצא ]כה ב[, על מש"כ רש"י ]והכהו לפניו[ "כדי רשעתו". 

מכאן אמרו מלקין אותו שתי ידות מלאחריו, ושליש מלפניו  ולאחריו כדי שתים,

עכ"ל רש"י, וכ' התה"ד ]ויען שגם ספר זה אינו מצוי אעתיק כל דבריו[ וז"ל 

משמע בגמרא דבי"ג היה יוצא מכדי רשעתו, אלא שהתורה קנסתו עוד בכפלים. 

 ושמעתי מאדוני מורי הקדוש ששמע שהשיעור הוא לפי מספר השנים, כי בן י"ג

שנים בר עונשין הוא בב"ד של מטה, אבל בב"ד של מעלה אין עונשין אלא מבן כ' 

ולמעלה, ואמרינן בפרק הפועלים דמחו לאליהו בשתין פולסא דנורא, דהיינו 

בכפליים יותר מחשבון השנים של העונש למעלה. ומכאן יש ללמוד דמכות מרדות 

ם", וגומר, דהמלקות אינן אלא י"ג הכאות כמנין אותיות שבפסוק "והוא רחו

שתיקנו חכמים על דבריהן אין להם רשות להוסיף ולקנוס יותר מכדי רשעתו, 

מבואר דלמ"מ  דקנס לקנס לא עבדינן עכ"ל, וכוונת המ"א דהרי לפנינו בתוספתא

 אין מנין מסויים.

ואבאר בעהית"ב דברי התה"ד הקצרים והיקרים, וניישב גם קו' רבינו עליו. מש"כ 

וכו' נ' כוונתו מלשון הגמ' מכות כג. כדי רשעתו. רשעה אחת  דמשמע בגמרא

מלפניו שתי רשעיות מאחריו, מדלא קאמר שליש רשעו מלפניו וכו', אלא רשעה 

אחת ושתי רשעיות, משמע דהרשעות הוא י"ג הכאות, וא"כ ע"כ די"ג הכאות 

במכות  מגיעים לו לפי שורת הדין, ופי שנים האחרים הם קנס, ודו"ק בזה. וכן הוא

ב"ד של מעלה, שהם ג' פעמים עשרים, היינו חוץ מעשרים עוד ארבעים לקנסא. 

ומש"כ מב"מ הוא בסוף ד' פה:. ומש"כ דמ"מ הוא י"ג דקנס לקנס לא עבדינן, נ"כ 



 נספחים

 קצ

דלאו דוקא קנס, אלא דבריהם הם הוספה על דברי תורה, וכשם שאין גוזרים גזירה 

יה מושמרתם את משמרתי עשו משמרת על גזירה ופרש"י ריש ביצה ]ב:[ דיליף ל

למשרתי, ולא משמרת למשמרתכם ע"ש, ה"נ אין נותנים רק גוף העונש על 

 דבריהם, היינו י"ג, ולא קנסא.

ובזה א"ש קו' רבינו, דכוונת התה"ד אינו אלא כשעבר על איסור מדרבנן, וכמוש"כ 

שגם הוא שתקנו חכמים "על דבריהם", אבל העובר על לאו שאין בו מעשה מה"ת 

מקבל מ"מ, וכן מי שאינו רוצה לקיים מצות עשה, בזה הרי הוא עונש או כפייה על 

 דין תורה, על זה לא כ' התה"ד כלום, וא"כ י"ל דכוונת התוספתא על מ"מ הזה.

ובעיקר ספק הנ"ל נסתפק בזה הפמ"ג בספרו שושנת העמקים כלל ט וכ' דיש 

א שאין חזקין כדין תורה וי"א י"ג אומרים שמ"מ הוא עד שתצא נפשו וי"א ל"ט אל

מכות ושליש ]לכאורה צ"ל כשליש, דהיינו שמקבל י"ג שהוא שליש משל תורה, 

דלא שייך שילקה שליש מכה[. שוב ראיתי שהביא מהמגן אברהם סי' תצ"ו ס"ק ב 

במכות מרדות במי שעבר על יו"ט שני, וז"ל שם פירוש מכות מרדות כ' מהרא"י 

תצא שהוא י"ג מכות ע"ש וברמב"ם לא משמע כן עכ"ל, הרי בביאור רש"י ס"פ כי 

דעל מהרא"י הנ"ל כיוון, ומה שלא העיר מהתוספתא, כי זה דרכו כי במ"א דבריו 

כפוסק ומקשה מפוסק אחר ולא מדברי הגמ' וכ"ש מתוס' וכידוע לכל רגיל בדבריו, 

תע"א ובתוספתא קיצר ולא העיר רק ממקומו.עוד הביא שם מדברי הפר"ח בסי' 

עש"ה. ויש להוסיף דברי הנמ"י סוף מכות ]ברי"ף ד' ד:[ דמכות מרדות הוא "בלא 

מספר ובלא אומד" וכו' "אלא לפי שודא דדינא", וכן הוא בשערי תשובה לרבנו 

יונה ח"ג סוף אות ח. עוד מצאתי ברבנו מנוח פ"ו מהל' חמץ ומצה הי"ב ]שיתכן 

ו[ שכ' עמש"כ הר"מ שם דמי שאכל שלהלכה זו רמז המ"א, ולפי"ז תתיישב קושית

מצה בערב פסח דמכין אותו מכות מרדות עד שתצא נפשו ותוכן דבריו נ' דהיינו 

שאכל ורוצה עוד לאכול שאינו מקבל עליו דברי חכמים, אבל מי שעבר כבר ואינו 

רוצה לאכול עוד, מכין אותו מ"מ "פחות מארבעים לפום מאי דחזו בי דינא", הרי 

מלפני ובין מלאחר העבירה, גם בפר"ח ופמ"ג רוצים לחלק  שיש חילוק בין

כך,וה"נ יש לחלק לדעת תה"ד הנ"ל וכמוש"כ לעיל. וכן מצאתי חילוק זה בשיטה 

מקובצת כתובות סוף ד' מה: ד"ה לוקה בשם הריטב"א ע"ש. שו"ר ברמב"ן בספר 

הם המצוות בשורש א' כ' וז"ל מכות מרדות והוא למי שעובר על מצוות של דברי

שהם כעין תורה והם כל הגזירות שגזרו בהם מדבריהם שמכין אותו עד שיקבל 

אותה עליו או עד שתצא נפשו כמו שמפורש בתוספתא בסנהדרין, לא כמו שמחמיר 

הרב בכל עבירות של דבריהם עד שתצא נפשו עכ"ל ונ' דכוונתו על תוס' דכאן 



 נספחים

 קצא

הוא על דבריו בהל' חמץ  וקרי לה סנהדרין. ואם כוונת הרמב"ן לחלוק על הרמב"ם

ומצה במש"כ דהאוכל מצה בע"פ מכין אותו עד שתצא נפשו, הרי יתיישב קו' זו 

היטב בחילוק הנ"ל שכ' רבינו מנוח על מקומו. גם א"ש בזה דברי הרמב"ם 

בפירוש המשנה נזיר פ"ד מ"ג ]הובא בש"מ הנ"ל[ שכ' שמכות מרדות הוא לפי 

בר כבר וק"ל. ועי' במהרש"א ח"א ברכות ד' ראות הדיין, דהתם הכוונה על מה שע

ז. ד"ה טובה, אם מכות 'מרדות' מלשון מרד, שמרד נגד החכמים או מלשון הכנעה 

 כדי שיכנע לבו ויקבל עליו, והיינו אם תכליתו לשעבר או מכאן ולהבא.

ועיקר דברי מהרא"י הנ"ל לחלק בין ב"ד של מעלה ושלמטה מצאתי כן בדעת 

בשם ר' יהודה החסיד ז"ל ]וכנראה ממנו בא השמועה הזו[  זקנים וירא ]יט א[

 והביא מחגיגה ד' טו. שהלקו ס' פולסא דנורא למלאך.

]ויל"ע למה אין מכות מרדות ארבעים, הלא כל דתיקון רבנן כעין דאורייתא תיקון 

]ב"מ ד.[, ולהתה"ד ניחא. ויתכן הטעם לדעת הסוברים דאין בזה מספר מסויים 

וע"כ א"א לומר כהתה"ד[, דכיון דעיקר יסוד דין דרבנן הוא שלא ]ולא י"ג דוקא 

שמע לדברי חכמים ולא עצם הדבר, והוא לאו דלא תסור מן הדברים אשר יגידו לך 

וכו', ועי' משך חכמה פ' שופטים על הפסוק זה, ]והוא נמי סברת הנתיבות ססי' 

יתן לאזהרת מיתת רל"ד הידוע[, א"כ כיון דעל לא תסור ליכא מלקות דהוא לאו שנ

ב"ד דזקן ממרא, ה"נ אין בו מלקות מצד דרבנן, דהרי על לאו הזה אין בו מלקות, 

ולא שייך כאן כעין דאורייתא, וע"כ יסוד מכות "מרדות", כשמו כן הוא, הוא 

באמת המרידה בחכמים, ולא על עבירה פרטית זו, וע"כ הוא לפי אומדן הדיין שעל 

ד, ועיקר העונש לעולם הוא להבא שיקבל עליו עול ידי ההכאות לא יהיה מורד עו

חכמים, א"כ חלוק מכות מרדות ממלקות דאורייתא ביסודו ודו"ק ואכמ"ל ]ועי' 

היטב ל' רש"י יבמות נב. ד"ה והתניא לוקה[. ואין להק' א"כ איך יוכלו חכמים 

' להכותו, הא עצם ההכאה הוא עבירה בקום ועשה, ולא יוכלו לתקן זה עי' יבמות ד

צ., די"ל דאמרי' בכתובות ד' לא. שאני לאו דחבלה דהותר בב"ד, היינו דהכאת 

ב"ד אין בו איסור כלל, וי"ל דלגבי זה יש לב"ד כח גם על איסור דרבנן, לתקן 

הכאה. ועי' קובץ שיעורים שם אות צב דהיכי דהתיקון הוא על להבא הותר אפי' 

ואי נימא דגם כאן הוא מצד שלא בב"ד כגון הרב המכה תלמידו והאב את בנו, 

 להבא, א"כ פשיטא דב"ד לא גרע ממנו, ואין כאן עקירה כלל[.

 

 

 



 נספחים

 קצב

 ב[ תשובת המגן אברהם נדפסה בסוף ספר מגן אברהם על התוספתא:
 

בכתובות ד' סג: בתוס' ד"ה אבל וכו' י"מ דכופין אותו להוציא וכו' ועוד 

י אמרה מאוס עלי, קשה משלהי נדרים וכו' ואמאי תהא נאמנת במגו דאי בע

משמע דלפר"ת א"ש, והא לדידי' נמי ק', אלא על כרחך לדידי' לק"מ, 

דבטמאה כופין וקאמר התם אתתא שרי' דאין כופין להוציא, וליכא למימר 

תה' נאמנת במגו דאי בעי אמרה מאוס עלי דהתם נמי אין כופין, אבל אי 

היינו להתירה אמרת דבטמאה נמי אין כופין, והא דאמר התם לא מהימנ' 

לבעלה, א"כ ק' גם על ר"ת להימנה במגו דאי בעי אמרה מאוס עלי והוי ג"כ 

יושבת לבדה, אלא ע"כ בטמא' כופין, רק שחשו חז"ל נתנה עיניה באחר, 

אבל כשיש עדים שהיא טמאה כופין להוציא. ומה שהביא ראיה מתשב עד 

ל הכא אם אינו שתלבין ראשה י"ל דהתם אינו חייב בשאר' כסות' ועונ', אב

רוצה לגרשה מחויב בשאר' כסות' ועונת', ואעפ"י שאסור בה, מ"מ מחויב 

ליתן שארה וכסותה כל זמן שלא גירשה. מה שהקשה על הר"ן י"ל דהתם 

איהו גופו לא אמר' ברי שנבעלה לכותי, רק שאמרה מאחר שאתה לא 

, דאזלי' הייתה, א"כ דילמא חד מנהון, א"כ לא הוי וודאי ולא אסרינן מספק

בתר רוב ישראלים, אך מפני די"ל דאף את"ל דישראל הוי, מ"מ נאסרה על 

בעלה, לזה אמר עיניה נתנה באחר, ואפקעינהו לקידושין מינ', כנ"ל ברור 

 אברהם אבלי סג"ל.

 

לאומרה ]בנגון יום אכפי[, והיתה נאמרת  ג[ קינה לתשעה באב שחיברה רבנו

והדפיסה חתנו בסוף ספרו לחם הפנים  מידי שנה בשנה.בקאליש בבית הכנסת 

דפוס הענא שנת תע"ו, מיוסדת על משניות פ"א דכלים מ"ו עשר קדושות הן ארץ 

ישראל וכו', ]וב"ק ד' פב: עשרה דברים נאמרו בירושלים וכו' וראש השנה ד' לא. 

עשרה מסעות נסעה שכינה מקראי וכנגדן גלתה סנהדרין מגמרא וכו'[ וחתום 

, ]שנהרג על קדה"ש[ ובין כל חרוז ברהם בן רבי חיים קדושאבראשי חרוזות 

מספר החשוב תולדות העתקתי חוזרים פעם ארץ ישראל וכו' ופעם ירושלים וכו'. 

 יהודי קאליש. עוד שם פיוט לשמחת תורה.

ואף שלא חסר לנו קינות, נ' שמיוחדת היא שדבריה במלים פשוטים ומובנים לכל, 

הקדושה עזבה את עיר קדשינו, גם עכשיו שתודה  שכל ,ויש להתבונן בה בקלות



 נספחים

 קצג

לקל דרים בה בהרחבה, אבל קדושת המקדש והשכינה וסנהדרין וישראל והארץ, 

שזה העיקר, חסרים, ועל מקום קדש הקדשים טומאת המשוגע הרוצח והנואף 

הנביא שקר, והוא כצלם בהיכל לעין כל מאות שנים, ואולי בזכות רבינו המחבר 

 אכי"ר.בבג"צ  , להצטער בזה ולהעבירו מהרהזה יותרנתחבר לענין 

 

 רץ ישראל היו בה עשר קדושותא

 איכה פרשה השכינה עשר פרישות

 ירושלים נאמרו בה עשרה דברים 

 איכה עשר גליות גלו המורים

 

ארץ ישראל מביאין ממנה עומר 

 וביכורים ושתי הלחם

 ועתה נפשם יבשה ועוללים שאלו לחם

 רת לכרוב ולא נחם וגלתה השכינה מכפו

 על זאת מאנה נפשי הנחם.ו

 

 ירושלים אין בית חלוט בה

 ועתה הוחלטה לצמיתות בית מדהבה

 וגלתה לחנויות בי דינא רבה 

 וירדה עד תהום רבה

 

 עיירות המוקפין משלחין מצורעיםב

 איכה עתה מלאים בעלי נגעים 

 וגלתה שכינה למפתן ממעשה צעצועים

 ואמות הספים נדים ונעים.

 

 ירושלים אין מוציאין בה גזוזטראות

 איכה מלאה טומאה ועינינו רואות

 וגלתה סנהדרין לעיר מלאה תשואות 

 והגליות התחילו ממשמשות ובאות

 

 בתי עם אוכלים שם קדשים קלים ר

 וגלתה שכינה לחצר קדש הילולים

 ימלאו מטפסים ועולים

 ועתה אכלו טפוחי עולים

 

 ירושלים אין נעשית עיר הנדחת

 ועתה היו מדיחיה מתוכה מסרחת

 וסנהדרין היתה ליבנה בורחת

 ורגז ושחק ואין נחת

 

 ר הבית אין נכנסים לשם נדותה

 ועתה מושלכים שם שכולות וגלמודות 

 והתחילה שכינה למזבח לדדות

 מקום שלמים וזבחי תודות

 

 ירושלים אין עושין בה כבשונות 

 ועתה מלאה קיטור עשנות

 ותקנו תקנות וגלו סנהדרין לאושא

 וצפנו חדשות וגם ישינות

 

 חיל ולפנים אין גוים נכנסיןמ

 איכה נכנסו שם בעלי תריסין

 וגלתה שכינה לגג אמה טרקסין

 איכה נחשבו לנבלי חרסין

 

 ירושלים אין עושין בה אשפתות

 ועתה מושלכים בה עקרבים כקשתות

 וגלו ליבנה מבקשי נכלי דתות

 איכה נמשכו בחבלי אדם בעבותות

 



 נספחים

 קצד

 עזרת נשים אין טבול יום בא להב

 איכה נכנסו לתוכה מחוסרי טבילה

 גלתה שכינה לחומה ענן ואבק רגלה 

 ויאבל חיל וגם חומה אומללה

 

 ירושלים אין עושין בה פרדסות וגנות

 ועתה סרוחה נבלתם בכל מחנות

 וסנהדרין גלו לאושה בכדור בנות 

 מתגלגל ובא בכל פינות

 

שם מחוסר  ובדים לישראל אין נכנסר

 כפורים

 ועתה בא לשם מלאי חטאות נעורים

 וגלתה שכינה מחומה לעיר ולהרים

 וקראה בראש הומיות ליד  שערים

 

 ירושלים אין בתיה מטמאין בנגעים

 איכה עתה טומאתה בשוליה נוגעים

 וגלו לשפרעם כל אבירי הרועים

 המה היוצרים ויושבים נטעים

 

 עזרת הכהנים אין ישראל נכנס להב

 כה מלאה חללים ובדם מגואלהאי

 וגלתה שכינה להר ששמנה אגור לה

 ויחרד כל ההר בחיל ורתת וחלחלה

 

 רושלים אין מביאין בה עגלה ערופהי

 ועתה רחובותיה בדם הוצפה 

 ועלית לך לבית שערים הנך יפה

 כסולת מנופה בשלש עשרה נפה

 

גריים ופסחים לא יבאו בין האולם ח

 למזבח

 חדיו עור ופסחאיכה עתה באו שמה י

 וגלתה לה שכינה למדבר אין צומח

 ויחיל במדבר קדש ונתן ריח

 

 רושלים אין מגדלים בה תרנגוליםי

ועתה עופות טמאים מקננים בבתים 

 ובמגדלים

 וסנהדרין גלו לצפורי כור הלולים

 היושבת כצפור בראש הרים גדולים

 

דים ורגלי שאין מקודשין אין נכנסין י

 להיכל

 בה ידי סכל ועתה איכה חלו

וגלתה שכינה למקומה עם כל אבקת 

 רוכל

 ועל זאת איככה להתאפק אוכל

 

 תי ירושלים אין מלינים בהמ

 ועתה לנין בתוכה לינות הרבה 

 וגלו סנהדרין לטבריה תהום רבה

 והשח יושבי מרום קריה נשגבה

 

 קדשים בה עול כהנא רבאקדש 

 קדושתה קיים אף כשהיא חריבה 

 ות בחבהומטבריא עתידה לעל

 התנערי קומי שובה.

 

 )ארץ ישראל היו בה עשר קדושות 

 יהי רצון שיהיו באות וממשמשות

 ירושלים נאמרו בה עשרה דברים

רצון שתרוממנה עשרה קרנות  יהי

 ישרים(.



 מפתח
 

 קצה

 מפתח

 
 הוראת שימוש:

 

שמן ששון ב –מדובר בו  -= שמות פרק כ פסוק י  בראשית ה גם -שמות כ י 

 ר המתחיל גםבראשית אות ה דיבו

זית  בליקוטי–מדובר בו  -= ענין צעב"ח בדגים  ליק. לך לך ב -צעב"ח בדגים 

 לך לך אות ב רענן

 

 -מקראי קודש  -
 

 בראשית
 

 בהעלותך ה  ב  כד

 קדושים ה  א

 נספח ב בדע"זקיט  א 

 וזאת הברכה כח  כב

 לך ב -ברמב"ן  לד  יג

 כי תשא ב לה  ד
 

 שמות
 

 בראשית ד יד  כז

 נח ה הטו  כ

 בראשית ד כ י
 

 ויקרא
 

 נח ו ברש"י א  ב

 בהעלותך ב כב כד
 

 במדבר
 

 ליק. חיי שרה כ  ח
 

 דברים
 

 בהעלותך ב ח  י
 

 

 ליק. חיי שרה יא  טו

 וירא ז וכתב וברא"ם יא כא

 בהעלותך ב כג  כא

 בראשית ב  יג  כו

 בראשית ב  וברש"ייב   לד
 

 יהושע
 

 שלך לך ב א

 לך א ובזה  ז כא
 

 ישעיה
 

 בראשית ה ל  כו

 ואתחנן נו  ב 



 מפתח
 

 קצו

 ליק. בראשית ס  כב
 

 תהלים
 

 בראשית ג קלט ה

 משלי

 

 בראשית ה ו  ל לא

 

 -ש"ס  -
 

 ברכות
 

 וירא ג לא: אמרה חנה

 בשלח לה: רשב"י

 וארא לח. ה"ק למשה

 חיי שרה ליק. מ. מאכל לבהמתו
 

 שבת 
 

 שלח לך ב תד"ה רבייב: 

 ליק. נח אפיתחא דגיהנםלט. 

 בראשית ה  סת מיתהקננה: 

 בראשית יב המהלך במדברסט: 

 נח ז אך פז.

 לך ב פח. מודעה רבה

 בהעלותך ב קי: ובארצכם

 נשא ג קיח: בתוס'

 יתרו ד קיט. קצב הייתי

 מקץ קלט. שכרות וכו'

 בראשית ה גם רש"י ד"ה כשבאקמו.
 

 עירובין 
 

 בראשית ח אדם פירש וכו'יח: 

 בלק יט. אברהם אבינו

 רבה פב: במשנה
 

 ראש השנה
 

 מטות ו: יורש, נשים

בראשית ג;        יא. עץ פרי

 וירא א 

 תצוה בינונים וכו'טז: 

 וירא א כז תד"ה כמאן

 וירא ד לב: כרבים דמי

 

 יומא 
 

 ליק. ויחי  יח: שחשדוהו

 בהעלותך ד עד: אלא ביממא

 לך א ומכח פה. מנין לפיקו"נ

 

 עקב ג   יודע לדברמב.  סוכה

 ליק. יתרו    קןשמאי הזטז.  ביצה

 ד   
 

 תענית
  

 עקב ב ב. עבודה שבלב

 כי תצא ב  כה. עיזי



 מפתח
 

 קצז

 מגילה
 

 נח ז אסתר טו. תד"ה כשם

 בחוקותי ב יח. זכירה

 ויצא  כו: דלו תיבותא

 מצורע ב  כח. כבש אחד

 

 וירא דבני חיי  כח.  מועד קטן
 

 חגיגה
 

 וירא ז  ב: תד"ה לא

 נספח ב  טו. שתין פולסא

 יבמות
 

 וירא ה י תיראו וכו'ומקדש ו.

 לך ג כג. תד"ה ואי

בראשית    שהה עם אשתו סד.:

 ח; לך ד 

וירא ז ד  סה: תד"ה אמר

 ולזה   

 נח ז   צג. ר' ינאי וכו'

 אמור ק:
 

 כתובות
 

 נשא ג כד: אתם ולא זרים

 נספח ב סג: תד"ה אבל

 ויקהל פו. סוכה

 לך ב קי: הכל מעלין
 

 נדרים
 

 שלח לך ב י. תקלה

שמות   היי. נדר במו

 הערה א 

 

 ואתחנן  אימה יתירהגיטין ו: 
 

 קידושין
 

וירא ז   כב. בתוס'

 וכתב 

 שופטים - ירושלמי בסופו
 

 סוטה
 

 עקב ב לג. תפלה בכל לשון

 וירא ז תוספתא פ"ו

 ב"ק
 

 נח ב נד: אדם לחרוש

 כי תצא ב  עט: אין מגדלין

 נח ד קה. גזל ב' אגודות

 

 ב"מ
 

 כי תצא ב כז. שה דאבידה

 נספח ב שתין פולסא פה:

 

 בראשית ה ב"ב עה.
 

 סנהדרין
 

 לך א טז: עיהנ"ד בספר

 נח א  לז. נברא יחידי

 נח א א"נ מד: ברש"י

שופטים ב מז. מתוך רשעו



 מפתח
 

 קצח

 ליק. וירא מו: אין מתאבלין

 נח א נ"ל נה. גוי הבא

 נח ג נו: ויצו

 נח ב  נז. פועל בכרם

 לך ו  נח: שלא כדרכה

 ישראל לא נאמר ברש"ינט. 

 נח ו 

 וירא ז נט. יפת תואר

 נח ג סג. אלמלא וי"ו

 נח א א"נ סז: ברש"י

 נח ו עד: ב"נ מצווה

 וירא ב שתי מיתות

 וירא ז וכדי עבד שמכרו רבוקה. 

 נח א אך קח: תשובה נצחת

 עבודה זרה 
 

 וירא ב ד. חולין

 עקב י: בלי מיכסא

 כג. לכתחילה הא בדיעבד

 בא ב 

 כי תשא ב  מב: במשנה

 וירא ה ר"ן רפ"ב
 

 הוריות
 

 לך ה  ט:

 לך ה יב:
 

 מכות
 

 מסעי הא בבנו

 נספח ב כג. כדי רשעתו

 שמיני כג: רצה הקב"ה
 

 זבחים
 

 ליק. וירא טז. אונן בבמה

 וירא. ליק ויקח את המאכלתצז: 

 ליק. וירא קיג. כ"ש בבמה
 

 מנחות
 

 נצבים כז. באגודה אחת

 כי תשא כט. תד"ה שלשה

 פנחס נ. כבש אחד

 

 חולין
 

 נח א וזה מומר לע"ז - ד:

 כל שיש לו קשקשתסו: 

 שמיני 

 נח ז ובזה משה מה"ת וכו'קלט: 

 

 וירא ה בכורות   ו:

 מטות תמורה   ב: נשים

 לא: מילה בשמיני  נדה    

 וירא ו 

 בא א יז ג  כלים  

 ליק. נח נגעים ט א

 

 



 מפתח
 

 קצט

 ב  –ענינים לפי סדר א  -

 

 -א  -

 ליק. וירא אברהם אבינו ככ"ג

 וה כבני כ' נבראואדם וח

 בראשית ג 

 בראשית ה נבראו בר"ה -

 בראשית ו  קללות דחוה -

 בראשית ח פירש ק"ל שנה -

בראשית  קבל עליו מיתה לכפרה -

 ט

בראשית  ידע שיחיה אלף שנים -

 יב

בראשית  היה לו ליתן לדוד ק' שנה -

 יב

 וירא ז א"נ חטא שלא בירך -

 נח ז וזה ישראל קרויין אדם -

 ין בהמה דקה בא"יאין מגדל

 כי תצא ב 

 אחרי אסור להאכיל קטן

אסור לאכול לפני שיאכיל לבהמתו           

 חיי שרה ליק.

 כי תשא אש. טבעו

 בראשית ו אשה. פסולה לעדות
 

 -ב  -
 

"בארצכם" אי ממעט חו"ל

 בהעלותך ב 

 בהעלותך ב בהמ"ז בחו"ל

 מטות  בל יחל ובל תאחר בנשים

 בלק ברית קדש

 נשא ג ידיםברכה בכמה 

 נשא ג  ברכת כהנים בזר

 בשר בחלב. כתיב בו ברית

 משפטים ג 
 

 -ג  -
 

 גואל הדם לאביו ולזקנו

 מסעי 

 גוים בשעת מתן תורה

 יתרו ג 

 צו א; ב קרבנם

 וירא ד גרים דאברהם

 משפטים ב גר. כ"קטן" שנולד

 ויקרא קרבנו
 

 -ד  -
 

 דור המבול מכשפים היו

 נח א א"נ 

 מהדור המדבר היה תרו

 נח ז 

 אחרי  דם. איסור להאכילו

 דרך ארץ קדמה לתורה

 בראשית ט 
 

 -ה  -
 

 הוכחה. רק סמוך למיתה

 דברים 



 מפתח
 

 ר

 בחוקותי ב הלכות שבת ע"ז וכו'

 הלנת המת בא"י ובחו"ל

 בהעלותך ב 

 נח ז המן המן. למה נהרג

כי  השבת אבידה בבהמה דקה

 תצא ב
 

 -ו  -
 

 ואהבת לרעך כמוך

 קדושים 

 ב בעק וידוי בפה
 

 -ז  -
 

 בחוקותי ב זכירות

 ליק. לך לך ב זריזות לענין מילה
 

 -ח  -
 

 בראשית ה חטא אה"ר

בראשית  הרי לא היה עדיין יצה"ר

 נראהה 

 ליק. נח  חמי טבריא

  חנוכה. למה הוצרכו לנס

 אמור ב 

 בהעלותך א קו' הבית יוסף
 

 י
 

 תצוה יוה"כ. כפרתו

 כי תבא ירד לאבד לבןיעקב. 

 לך א שנחרםטעם יריחו. 

 נצבים  ישראל באגודה אחת

 

 כ
 

 מסעי כבוד אביו וזקנו

 כפייה על המצוות בשויו"ט

 ויקהל 
 

 ל
 

מצורע   לשון הרע בכהן גדול

 א
 

 מ
 

 יתרו ד  מחלוקת ב"ש וב"ה בהידור

 מילה הוא מעשר לגוף

 עקב 

 בלק מצותה היא תמידית -

 נספח ב מכות מרדות

 נספח ב מלקות ארבעים

 ותך דבהעל מן. טבעו

ליק.  מעשרות שהפרישו האבות

 לך לך

ליק.   מצוה. צריך סעודה

 בראשית 

 משה. תרומת העולם

 נח ז ובזה 

 יתרו א כהן גדול היה

 חוקת בחטא מי מריבה

 וילך ממעלותיו
 

 נ
 

תזריע נגעים. כפרה לעונות

 
 



 מפתח
 

 רא

 ע
 

 עבד. למה יוצא בשן ועין

 משפטים 

 בהר ב עבודת עבד בב"ח

ותהעולם נברא בשביל האב

 בראשית א 

 בראשית ב בשביל המעשר

 ויקהל עונש בשויו"ט

 פיקודי ענן ועמוד אש

 בראשית ז עץ החיים והדעת

 עקידת יצחק כבהמ"ק או כבמה

 ליק. וירא 

 . לך לך בליק ערל

 פ
 

 בראשית ד פסח מצרים

 פרו ורבו קודם מתן תורה

 הנה, ולזהוירא ז  

 

 צ
 

 ליק. חיי שרה צעב"ח בדגים

 שמות; יתרויירה מתי נתגצפורה. 

 

 ק
 

 האזינו קדושה. נוסחה

בראשית ה; י; קין והבל

 יא; טז 

 בראשית ג קללת הארץ

 קנאים פוגעים בשויו"ט

 ויקהל 

 בלק קנאות דפנחס

 שופטים קציצת אילן
 

 ר
 

 וירא ד רבים. הכל בזכותם
 

 ש
 

 בהעלותך שבת. לענין שמחה

 בא שירת הכלבים

נח ג; וירא ז  שיתוף בגוי

 וכדי 

נח א   וארץ הם עדיםשמים 

 ]הב'[ א"נ

 נשא שלוח טמאים בקטן

 שמירת שבת במצרים

 בא ב; בשלח 

 וירא א  שרה האמינה שתלד
 

 ת
 

  תורה. חיבור סופה עם תחילתה

 בראשית א 

 יפה תורה עם ד"א

 בראשית ט 

 בהעלותך ב תפלה בעת צרה

 עקב ב בלב -

תקיעה בחצוצרות  בתעניות

 בהעלותך ב 

 שא בנ  תשובה על מחשבה

 

                                             
 


